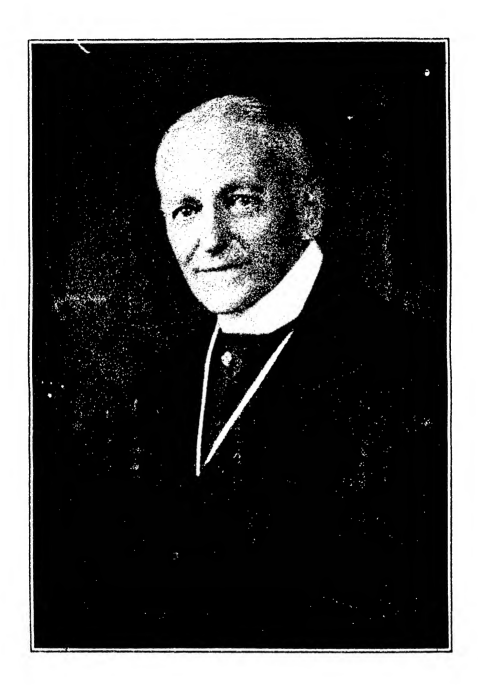
# THE DÎNKARD,

VOLUME XVIII,
BOOK IX.

CONTENTS OF THE GATHIC NASKS, PART II



a. V. Williams Jackson

# THE DÎNKARD,

THE ORIGINAL PAHLAVI TEXT OF THE SECOND PART OF BOOK IX., WITH ITS TRANSLITERATION IN ROMAN CHARACTERS, TRANSLATIONS INTO ENGLISH AND GUJARATI WITH ANNOTATIONS, AND A GLOSSARY OF SELECT WORDS.

BY

DARAB DASTUR PESHOTAN SANJANA, B.A., J.P., PRINCIPAL, SIR JAMSHEDJI JIJIBHOY ZARATHUSHTI MADRESSA, BOMBAY.

#### VOLUME XVIII

BOOK IX..

CONTENTS OF THE GÂTHIC NASKS, PART II.

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE TRUSTEES

OF THE

SIR JAMSHEDJI JIJIBHOY TRANSLATION FUND.

#### Bombay:

BRITISH INDIA PRESS.

IN THE YEAR 1295 OF YAZDAJARD, AND 1926 OF CHRIST.

( All rights reserved.)

actor.

Printed by B. Miller, Superintendent, British India Press, Mazagon, Bombay; and Published in India by Dastur Darab Peshotan Sanjana, B.A., J.P., 123, Cumballa Hill, Bombay.



#### FOREWORD.

SHAMS-UL-ULLEMA DARAB DASTUR PESHOTAN SANJANA, A.B.,

PARSI HEAD PRIEST.

BOMBAY.

Honored Dastur and esteemed Friend:

It was a pleasure to see you again on my fourth visit to India, the first having been just twenty-five years ago. On each of the other occasions, in 1911 and 1915, we had opportunities likewise for interchanges of thoughts on scholarly subjects. It was my privilege in 1911 to write a Prefatory Note to your volume of the Dînkard which appeared in that year as Vol. XII., and now you repeat the invitation to add a Foreword to the newest volume (Vol. XVIII). This I do with best wishes and expressions of sincere regard.

On my travels, time was found to run rapidly over the advance proofsheets which you kindly gave me in Bombay. There is so much that is interesting in their contents that only a careful study could do justice to the work. You have done well to continue the laudable practice of giving full footnotes so as to aid the specialist in his researches concerning any particular passage. I observe that you supplied an omission in the late Doctor West's translation of a section between Chapters XXXII-XXXIII, and XXXV-XXXVI. It is a good idea also that you are carrying forward your separate collection of glossarial annotations, as begun by your Father of revered memory. In recent years the discovery in Central Asia of the Fragments of the long-lost Manichaean Texts, written in Turfan Palilavi and made available by Professor

F. W. K. Müller of Berlin, has helped to throw much light on Book Pahlavi lexicography, and vice versa, so that the studies go mutually hand in hand and will develop more and more.

How pleasant it is to think that you now have in near view the finishing of your long and devoted task by completing the next and last volume, number XIX, of the Dînkard. It will be an accomplishment worthy of high praise. God grant you good health and strength for that crowning labor.

Lahore, ( April 7, 1926. ) Your friend ever as of old,

A. V. WILLIAMS JACKSON,

of Columbia University

in the City of New York.

# CONTENTS.

| •       |              | P                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | AGES. |
|---------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Forew   | овь, ву Рк   | of. A. V. Williams-Jackson.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | I-II  |
| Editor  | a's Introd   | UCTION V11-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | xvII  |
| THE P   | AHLAVI TEX   | T OF THE DINKARD, BOOK IX., (Chaps. XXXII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| -LI)    | . with trans | sliteration in Roman characters                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1-90  |
|         | ENGLISH      | I TRANSLATION OF THE DÎNKARD,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|         | В            | OOK IX. (Chaps. XXXIILI).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| Chapter | XXXII.       | Varsht-Mânsar Nask, fargard X.; Yathâ-Aish, renovation of the world, position of Zarathushtra and others at the renovation, (§§1-5), Yazishna ritual, worship of the sacred beings, kindling a fire, (§§ 8-11) Ahuramazda showing a body of fire in the spiritual existence, not to torment a fire (§§ 14-17)                                   | 1-4   |
| "       | XXXIII.      | Varsht-Mânsar Nask, fargard XI., Yâ-siyash-<br>nân: reward for good acts, gift of fire, its<br>care, and prayers, (§§ 1-5); righteousness,<br>good thoughts, words and deeds; struggling<br>with the demons, progress of Aramaiti and<br>Ahuramazda's opposition to demonism                                                                    | 5-7   |
| •       | XXXIV.       | Varsht-Mânsar Nask, fargard XII., Yasna: Manifestations of good thoughts, words and deeds; not to practise ill-perpetrated deeds, desire for life, (§§ 1-8); fire and its functions at the renovation, lights as manifestations of righteousness, devotion of Zarathushtra, his prayer for disciples, Ahuramazda's reply                        | 8-11  |
|         | XXXV.        | Varsht-Mânsar Nask, fargard XIII., Ushtavaiti: reward of virtue, characteristics of a righteous man, reward of meritorious ones, (§§ 1-4); Zarathushtra seeing the Ameshaspentas, his excellence; his having declared the Religion, his miracles, different persons to whom the Religion was demonstrated, (§§ 5-14); loving Ahuramazda's being | 12-15 |

|         |          | Pages.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CHAPTER | XXXVI.   | Varsht-Mânsar Nask, fargard XIV., Tat- thwâperesâ: praise of the Religion, Ahura- mazda having created all things, creation of the creatures through Vohuman, conflict between good and evil spirits, (§§ 1-8); progress of the Religion, its propagation,  ∆huramazda's love for Religion, (§§ 9-14); punishment of the wicked in hell, rule of demons                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ,,      | XXXVII   | Varsht-Mânsar Nask, fargard XV., Ad-fravak-<br>hshyâ: excellences of the admonitions of<br>Religion, (§§ 1-9); gift of power to creatures,<br>praise of Zarathushtra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ••      | XXXVIII. | Varsht-Mânsar Nask, fargard XVI., Kâmnemôi-zâm: search for glory, in different lands, wish of the Evil spirit, (§§ 1-3; opulance and its want, gratification of Ameshaspentas, advent of the strong ones, praise of the renovators, decision as to kinsmen, (§§ 4-12); characteristics of Mânî, praise of the wicked (§§ 13-15); last milleniums, Kais and Karaps destroy existence of mankind, praise of the family of Frayânas, and of Vishtâspa (§§ 17-22); attracting Spitâmâns to the Religion, four marvels of Ahuramazda, rewards of the disciples of Zarathushtra, of the liberal and the righteous |
| ••      | XXXIX.   | Varsht-Mânsar Nask, fargard XVII., Spentâ-<br>mainyû: production of creatures, tongue<br>of the spiritual lord, production of cattle,<br>Ameshaspentas injure the wicked, trial by<br>ordeal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ,,      | XL.      | Varsht-Mânsar Nask, fargard XVIII., Yézî: symptoms of the future existence, praise of Religion at the renovation, triumph of the sacred beings in final ages, salvation of mankind from hell through praise of Religion when Zarathushtra, Aûshédar, Aûshedar-Mâh and Saŏshâns arrive, (§§ 1-8); learning Religion from a priest, mankind attaining the sagacity of an angel, (§§ 9-15); food and maintenance of priests, care of cattle, period of the renovation, self-sacrifice 28-32                                                                                                                    |

|           |        | ľ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | AGES       |
|-----------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| CHAPTER • | XLI.   | Varsht-Mânsar Nask, fargard XIX., Ad-mâ-<br>yavâ: protection of the distressed, belief<br>in the existence of the Creator, wicked and<br>just judges, eloquence of Zarathushtra,<br>punishment of the wicked in hell<br>Varsht-Mânsar Nask, fargard XX., Kad-môi-                                                                                                                                                                                                                                                 | 32-34      |
| ,         | •      | ravak, provision for the soul, begging of wealth, cattle for a warrior, a zoti's walking three steps, nature of the Archangels, affinity of Zarathushtra with good works, reverence to the good spirits, (§§ 1-11); time for good                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 34-36      |
| ,         | XLIII. | Varsht-Mânsar Nask, fargard XXI., Vohû-khshathrem: desire for a good ruler, gifts from the sacred beings, their mercy and leadership, begging of intelligence, humility towards a high-priest, recitation of the mân-thras, (§§ 1-9); deception by the wicked, preparation for the renovation, invocation of Vohûman and Ashavahishta for help, Akht the heretie, abode of Kaîs and Karaps, sovereignty of Vishtâspa, praise of Frashaōshtra, Jâmâspa and Maîdogmâh, (§§10-19); perfection of Zarathushtra's mind | ,<br>36-39 |
| ,,        | XLIV.  | Varsht-Mânsar Nask, fargard XXII., Vahisht-<br>ôishti; perfection of good Religion, family<br>of the Spitâmas, praise of Pourûchistâ and of<br>Hûtôs, (§§ 1-5); characteristics of those who<br>prepare the end of time, and of those who<br>undo it, craving for the fiend, dissipation of<br>glory                                                                                                                                                                                                              | 39-42      |
|           | XLV.   | Varsht-Mansar Nask, fargard XXIII., Aîryaman; the Aîryaman prayer, its recitation, burial of the Evil Spirit, resurrection of the dead                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 42         |
| n         | XLVI   | Baga Nask, fargard I., Ahunavair: its production, its divisions, its connection with and distribution into manthra, it is the best prayer, its efficacy as a prayer, its creation, reward for good works, dominion created by Ahuramazda, helping the poor, the three standards                                                                                                                                                                                                                                   | 43-46      |
| **        | XLVII. | Baga Nask, fargard II., Ashem: bestowing                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 47         |

|         |         | £ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Diane           |
|---------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| CHAPTER | XLVIII. | Baga Nask, fargard III., Yénghé-hâtâm: worship of Ahuramazda, praise of males and females, atonement for crimes, modes of worship                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | PAGES.<br>48-49 |
|         | XLIX.   | Baga Nask, fargard IV., Yânîm-manô; praise of Zarathushtra, his legal authority, source and result of things, maintenance of cattle, (§§ 1-7); benefit to the worthy, reverence towards the pious, gratification of the sacred beings, teaching the Religion, (§§ 8-13); disclosure of knowledge, teaching righteousness, sceing the throne of Ahuramazda, entertaining Him, gratifying rulers, accumulating good acts, doing beneficial deeds for the archangels, and praising them, (§§ 14-21); making Religion progressive, zeal for meritorious deeds, a helper of honest desires, doing works of public utility, (§§ 22-27); teaching spiritualism, past, present and future material existences | 49-55           |
|         | Ĺ.      | Baga Nask, fargard V., Khshmaibyâ; complaint of Geûsh-aûrvan, care of cattle, their production and increase, keeping cattle for honest purpose, superintending cattle, storing fodder, (§§ 1-6); removing vices from the body, he is powerful who possesses wealth for high-priests, standing by one's function, using one's mouth for an honest purpose, developing knowledge, teaching the good, giving to those who praise sacred beings, teaching those who cause prosperity, giving service unto king of kings                                                                                                                                                                                   | 5 <i>3</i> -60  |
|         | LI.     | Baga Nask, fargard VI., Ad-tâ-vakhshyâ: upholder of the respect of a priest, a man of honest habits, ceremonial of Vohuman, (§§ 1-4); propagation of good works, teaching mankind descrimination, fulfilling the need of the needy, giving leadership, selection of ways, strength for descrimination, eternity of Ahuramazda, keeping back a person from the reverence of demons, practising liberality (§§ 5-13); desire for virtuous things, happiness through devotion, benedictions for a right-cone index.                                                                                                                                                                                      |                 |

### INTRODUCTION.

The last volume of the present series brought up the publication of the Dînkard to the end of the thirty-first Chapter of Book IX. The present volume places before the public the Pahlavi text, transliteration, and translation into English and Gujarati of the Chapters XXXII.—LI. of Book IX. The only old MS. available for the editing of Book IX. is DM., and the editor has availed himself of its true copies of BK., IX. found in the mss. DP., and DE. in his library, which have been carefully followed while preparing the text contained in this volume.

The edition of the Dînkard, Book IX. has now been placed before the public for the first time in this form, and an attempt has been made, as in the previous volumes, to render the translations as readable as possible for the student as well as the layman, without in any way depriving it of its literal sense so very necessary for its close study. No pains have been spared to give the most correct text so far as possible, and to enhance the utility of the work by the addition of copious notes illuminating the obscurity of the language, explaining philological and historical references, and indicating, where possible, the allusions to the existing Avesta texts.

The Books VIII. and IX. are particularly interesting and important parts of the voluminous Pahlavi work, the Dînkard. The author attempts at giving the contents of the original twenty-one Avesta Nasks relating to the Zarathushtrian Religion including its moral, social, and penal codes. It appears that at the time when these books of the contents were written almost the whole of the sacred Avesta literature and its Pahlavi Version, with the only exception of the Vashtag Nask, had been in existence. The writer seems to have relied entirely on the Pahlavi version, for where he could not obtain the

Pahlavi version, as in the case of the Nâdar Nask, he has not ventured to give the contents of the particular Nask from the original Avesta accessible to him. As regards the rest of the Nasks, it is manifest that he gives their contents after having thoroughly studied the Pahlavi version, for when we compare his analysis of the *Vendidâd* with the Pahlavi rendering of the original Avesta text now extant, we cannot help commending him for his accuracy and fidelity to the original Pahlavi.

Ancient Zarathushtrian Avesta Scriptures have suffered much through the ravages of time but it is our good fortune that through the Dînkard, Books VIII. and IX., we can get some idea of their scope and contents. From the Avesta Nasks existing at the present day it is possible to suggest the probable extent in pages of the Avesta Nasks, or of the entire Avesta literature as it had existed in the period when it was authoritatively rendered into Pahlavi in the Sâsânian dynasty. The size of each of them may be given in pages approximately as follows:—

|        | *       |     |            |    |                       |    | Av. Pages. |
|--------|---------|-----|------------|----|-----------------------|----|------------|
| Gâthic | Nask    |     | . <i>.</i> | 1  | Suta-kara (Sûdgar)    | ٠. | 29         |
| ,,     | ••      |     |            | 2  | Varshta-mathra        | ٠. | 51         |
| ,,     | .,      |     |            | 3  | Bagha                 |    | 60         |
| Hadha- | màthric |     |            | 4  | Dâmâ-dâta             |    | 54         |
| ,,     |         |     |            | 5  | Nådar                 |    | 41         |
| 1.5    |         | • • |            | 6  | Pâchaka               |    | 56         |
| ,,     |         |     |            | 7  | Ratudâta-haîtag       |    | 65         |
| ٠,     |         |     |            | 8  | Barish                |    | 23         |
| ,,     |         |     |            | 9  | Kashkîsrûb            |    | 34         |
| ,,     |         |     |            | 10 | Vishtåspa-såsta       |    | 13         |
| Gâthic |         |     |            | 11 | Vashtag               |    | 54         |
| Dâtic  |         |     |            | 12 | Chitra-d <b>â</b> ta  |    | 14         |
| Gâthîc |         |     |            | 13 | Spenta                |    | 61         |
| Dâtic  |         |     |            | 14 | Baghân-Yasnya         |    | 135        |
| ,,     |         |     |            | 15 | Nikâtûm (or Nîkîgtûm) |    | 375        |
| ;,     | ·       | • • |            | 16 | Dûbâ-srû-jîti         |    | 172        |
| 1.2    |         |     |            | 17 | Hûspârama             | ٠. | 276        |
|        | • •     | •.• |            | 18 | Sagâtûm               |    | - 325 ·    |

|        | ***** * ne · - · |     |        |                  | • | 4  | Av. PAGES. |
|--------|------------------|-----|--------|------------------|---|----|------------|
| Dâtîc  |                  |     | <br>19 | Jvîd-Shaêda-Dâta |   | (1 | 141        |
| Gâthîc |                  | • • | <br>20 | Hadhaŏkhta ·     |   |    | 53         |
| ,,     |                  | ••  | <br>21 | Staŏta-Yasnya .  |   |    | 72         |

Hence the total number of pages of the twenty-one Nasks is approximately 2,104 of which only 423 pages survive now in the editions of the existing Avesta texts by Westergaard and Geldner.

Looking at the task which lay before him, that of summarizing the whole of the twenty-one Nasks of the Avesta, the Author discreetly formulates a definite plan for himself, in his Pahlavi Introduction to Book VIII. (§§ 22, 23). he purposes to give a succinct account of what was stated in each of the twenty-one Nasks, and then a detailed description "of what is accessible in its different has and fargards" (§ 22). This plan, somehow, the author does not observe throughout the whole treatise. It is strictly adhered to in the first five chapters of Book VIII., and tolerably well, till we reach the end of Chapter XIV. From the next chapter he seems to have given up his idea of giving a compressed survey, and begins to give a detailed account of each section of the Nask. This continues till his remarks about the eighteenth Nask come to an end. The author then reverts to his former plans, and Nasks 19-21 are again summarized concisely.

The Book IX, contains the detailed description of the three Nasks in accordance with the scheme formulated by the author in his Pahlavi Introduction to Book VIII. It is our misfortune that only the first three Nasks are so described in details by the author. The summary of the different fargards or chapters of the Sûdgar Nask is given in Chapters II.—XXIII., of the Varsht-Mânsar Nask in Chapters XXIV.—XLVI., and of the Baga Nask in Chapters XLVII.—LXVIII. We are unable to know whether the folios containing detailed description of the other Gâthîc and Hadha-Māthric Nasks are

missing from the MSS. now extant, or the author abandoned his scheme as Spencer did in his Faerie Queene.

The three Gâthîc Nasks summarised in Book IX., as it appears from their contents, were devoted to explanatory commentaries on the various hâs or chapters of the Gâthâs contained in the Staŏta-yasht Nask, the first of the Gâthîc Nasks. This fact further draws our attention to the division of the Avesta scriptures into twenty-one Nasks to correspond to the twenty-one words contained in the Ahunavairya formula which was taken as the quintessence of all knowledge.

The Sûdgar Nask, the first Nask treated in Book IX., was devoted to elucidating important points from the Avesta text of the various hâs of the Gâthâs with suggestive remarks and allusions to the history and legend prevailing in ancient Iran. In the Varsht-Mânsar Nask, next dealt with by the author of the Dînkard, Book IX., the Avesta text of the Gâthâs is more closely adhered to and each fargard is devoted to explaining the ideas underlining a line in the Gâthîc text. The chief object of this Nask was to bring home to us the great truths embodied in the Gâthîc hymns in their application to facts.

The text in the present Volume continues the remaining fargards of the Varsht-Mânsar Nask. Chapter XXXII., while dealing with the renovation, incidentally mentions the titles of the various priests officiating at the *yazishna* ceremonial (§ 6). We are also assured of the final defeat of evil in all its forms (§ 7). The chapter ends with some interesting sentences extolling fire.

Fire is again the theme for the first five sentences of the next chapter (Chapter XXXIII). Some of the ideas mentioned here we find elaborated in the Yasna, Hâ LXII., and subsequently incorporated in the formula of the Âtash Nîyâyish.

The next fargard of the Nask, summarized in Chapter XXXIV., emphasises the benefits arising through good thoughts,

good words and good deeds. Zarathushtra wants disciples for propagating the good Religion, and they are vouchsafed unto him.

Chapter XXXV. extols virtue and liberality, and then proceeds to mention some of the details about the day of the conference between Zarathushtra and Ahuramazda. The good Religion was demonstrated by Ahuramazda to Yima, Fraêdun, Kaî-Arshan, and Keresâspa; but it was left for Zarathushtra, assisted in his work by Vishtâspa, to propagate it.

Ahuramazda having created all things in this universe, could not have been better put than in the poetic phrascology used by the Pahlavi writer in Chapter XXXVII. (§§ 1-7). We incidentally get here some knowledge of the progress made by the ancient Iranians in astronomy, and in the study of the heavenly bodies. The legend that the world was created without any vice at first, and that subsequently vice prevailed to destroy the world of righteousness, is again mentioned here, and the good Religion is to be propagated as a panacea for the final annihilation of evil.

The next Chapter is almost wholly devoted to the seven excellences of the admonitions of Religion.

Chapter XXXVIII. begins with words of advice to Zarathushtra as to what he should do when in difficulties, as if in answer to the well-known Avesta words put at the beginning of Yasna Hâ XLVI., "Where shall I turn? wither shall I go?" The functions of Mithra and Rashnû at the renovation are set forth (§§ 9-10). The characteristics of heretics are next mentioned. The family of the Frayânas, whose names appear in the Yashts, is praised. Kaî-Vishtâspa's assistance to Zarathushtra, in his task of getting converts for his Religion, was very great (§ 22).

The influence which the high-priest exercised in ancient Iranian society is again brought out in Chapter XXXIX. He

is there described as the "tongue of the spiritual lord." He is always to speak the truth. Chapter XL is chiefly devoted to giving details about the future existence (tanû-î-pasîn). The different stages of attaining to this ideal state through the advent of Zarathushtra, and his three future sons, Aûshêdar, Aûshêdar-mâh and Saŏshâns must have taken up a large part of this fargard of the Nask (§§ 4-8). Again we are told that through wisdom, ability and religion a man can attain "by degrees the sagacity of an angel" (§ 12).

The nineteenth fargard of this Nask, summarised in Chapter XLI., further deals with the renovation, and emphasises the necessity of belief in the existence of the Creator. Just judges are again extolled here, and the zeal and ardour of Zarathushtra, Frashaöshtra and Jâmâspa praised. Chapter XLII. contains a description of the archangels, and their functions in the creation and life of creatures. Haôma is also mentioned together with Ashi-Vanghuhî as giving help to the righteous in the best existence. Reverence towards the good spirits is enjoined as a duty.

Chapter XLIII. summarises the contents of a fairly long fargard dealing with ideas contained in the Yasna, Hâ LI. Trial by ordeal will be resorted to at the time of the renovation (§ 11). Akht, the heretic, was opposed to Zarathushtra (§ 14). The concluding portion of the fargard is devoted to the praise of the various contemporaries of Zarathushtra, such as Kaî Vishtâspa, Frashaöshtra, Jâmâspa, and Maidhyôi-mâônha (§§ 16-19).

Similarly in Chapter XLIV. we find the family of Zara-thushtra further glorified, and Pourûchistâ, the daughter of Zarathushtra, and Hûtôs, wife of King Vishtâspa, praised. Some of the characteristics of those who are to cause the renovation of the world are then given. The Aîryaman prayer is the subject of the last fargard of the Varsht-mânsar Nask (Chapter XLV).

The Baga Nask, the third Nask and the fourth in the Gâthîc division, begins with Chapter XLVI. Unlike the first two Nasks, this Nask contains analytical commentaries upon the Gâthâs devoting a separate fargard for each Hâ. For every principle propounded in the different chapters some reason is given in elaborate phraseology, which is so common to the writers of the Dînkard. Only the first three fargards of this Nask have, however, survived in our extant Yesna, Hâs XIX.-XXI., containing the commentaries on the three oft-repeated formulæ, the Ahunavair, the Ashem, and the Yenghê-hâtâm (Chapters XLVI.-XLVIII).

Chapter XLIX. deals with the first Hâ of the Gâthâs, Yasna, Hâ XXVIII. The source and result of everything are to be attributed to Ahuramazda (§ 4). Then follow a long list of moral duties and rules of conduct to be observed by good people, in every case giving the reason for the same. It is a matter of great surprise that the authors of the original Avesta Nask should have been able to give such a remarkable chain of reasonings and arguments to convince their readers, as they did in this and following fargards of this Nask. Civic duties are given as much attention. A man is to help his family, district and country. One should repair roads, build bridges over rivers, conduct the waters of a river, or aqueduct or brook, and populate desolate places; and in general do other things owing to which long-lasting comfort and advantage of mankind in the world occur (§ 26). To be able to lay down these duties in their religious and moral codes. what high state of civilization must have been attained by the ancient Iranians during whose times these books were composed?

The fifth fargard of the Nask, Chapter L., contains the complaint of the Geûsh-aûrvan, and then proceeds to enjoin the care of cattle. Chapter LI., the last in this volume, lays down the need for giving reverence to the good spirits and thereby becoming good and virtuous.

The history of the early copies of the Pahlavi text of the Dînkard may be settled from the first and second colophons found in DM. and DE. The first colophon states that the surviving Books III.-IX. of the Dinkard now extant, were found and discovered in Asuristân, near Bagdâd, whereof the earliest copy was made by Mâh-vindât, son of Narîmân, son of Behrâm, son of Mehrvân, on the Dîn rûz of the month of Tîr, in the year 369 after the 20th year of Yazdakard, son of Shahryar (about July 1020 A.D.). Consequently, it was made after about 170 years of the first compilation of the work by Ataro-frobag, son of Farrukh-zâd, who had a religious controversy with Abâlish in the presence of Khalifah-al-Mâmûn. who reigned from A.D. 813-833 (see also Shikand-gumanig-Vijar, Chaps. IV., IX., X). It is manifest from this colophon by Mâh-Vindâd that he had not copied his text from the original manuscript of the Dînkard of Atarôpât, son of Hîmîd, but from a copy supposed to be the earliest surviving in his time, in which the first two books were already missing. The second colophon appended to the earliest copy now surviving, mentions as its writer Shaharyâr, son of Ardashîr, son of Rustam, son of Erach, son of Kôbâd, son of Iran-shah, who completed his copy on the day of Ahuramazda of the month of Spendarmad, in the year 865 after the 20th year of Yazdakard (about 1516 A.D.). The original of that copy by Shaharyâr had been transcribed by Marzbân, son of Spendâd, son of Marzban, son of Mehrvân, son of Spendâd, son of Mehrvân, son of Marzbân, son of Dahishn-aîyyâr, son of Rôz-vêh, son of Shah-mard. "The date of Marzbân's copy," says Dr. West, "may be approximately fixed by observing that his father's first cousin wrote a copy of Ardâ-Virâf and Gôsht-Fryân, mentioned in K. 20, in the year 690 of Yazdakard, while his great-great-grand-uncle wrote a similar copy mentioned in MH6., in the Parsee year 618. If this Parsi year be reckoned from the era of the 20th year of Yazdakard, as seems probable. these dates give 52 years for three generations; and Marzban.

living one generation later than the writer of A. Y. 690, may perhaps have written this copy of the Dînkard about A.Y. 707 (A. D. 1338); so that there was probably another copyist intermediate between him and Mâh-vindât-î Naremâhân, of whom no record has been preserved . . . . The third colophon was written by Mâh-vindâd, son of Vâhrâm, son of Êrdîshîr of Türkâbâd, who completed his copy, from that of Shatrô-ayâr, on the day Âvân of the month Khûrdâd in the Parsi year 1009 after the 20th year of Yazdakard (21st December 1659 N. S.). This copy which constitutes manuscript B (called DM, in this volume) was afterwards approved by Vâhrâm, son of Mâh-vindât, son of Rûstâm, son of Anôshak-rûbân, son of Rûstâm of Tûrkâbâd, who blesses the writer of the second colophon, on the day of Tishtar, of the month of Vohûman, in the year 1038 of Yazdakard (18th August 1669 N. S.). It was also finally seen and approved by Rûstâm, son of Gûshtâsp, son of Êrdîshîr, who likewise blesses the writer of the second colophon . . . . . . . "

For the use of the student of this volume I quote here some of Dr. West's general remarks on Books VIII., and IX. of the Dînkard, contained in his Introduction, pp. XXXVIII.-XLIII:—

"In dealing with this account of the Nasks it is always necessary to remember that the compiler of the Dînkard relies entirely upon their Pahlavi versions, as he states distinctly in Dînkard VII., Chapter I, 3; he occasionally mentions the Avesta texts, as in Chapters VI., 1, XII., 1, and it is abundantly evident to the practised translator, that Avesta phrases often underlie the Pahlavi passages which seem to be quoted at length from the original Nasks, especially in Dk. IX.; but, for some of the details mentioned, there may be no older anthority than a Pahlavi commentary, and this should ever be borne in mind by the sceptical critic in search of anachronisms."

"Regarding the authorship of the summary account of the Nasks, contained in the Dînkard, Books VIII., IX., it may be reasonably assumed, in default of any positive information, that the compiler was Ataropât, son of Hîmid, the last editor of the Dînkard. And as nothing is said about any previous treatise being consulted, it may be safely supposed that he had access to the Avesta texts and Pahlavi versions of all the Nasks

he describes, fully three centuries after the Mahomadan conquest of Persia. The only Nask he could not obtain was the Vashtag, and the Pahlavi version of the Nâdar was also missing . . . . . . The survival of so much of the sacred Zoroastrian literature, during three centuries of Mahomadan era, indicates that the final loss of nearly all this literature was not so directly attributable to the Arabs as the Parsis suppose. So long as a considerable number of the Persians adhered to their ancient religion, they were able to preserve its literature almost intact, even for centuries; but when through conversion and extermination, the Mazda-worshippers had become a mere remnant, and then fell under the more barbarous rule of the Tartars, they rapidly lost all their old literature that was not in daily religious use. And the loss may have been as much due to their neglecting the necessary copying of manuscripts, as to any destructiveness on the part of their conquerors; because the durability of a manuscript written on paper seldom exceeds five or six centuries . . . . .

I again express my great indebtedness to the indefatigable labours of my predecessor in the field, the great English scholar, the late Dr. Edward William West, for his translation of the Dînkard, Book IX. in the Sacred Books of the East, Vol. XXXVI. His clear English rendering of easy passages has been literally followed herein by me in many places, as I found myself unable to render them in better English than his. attempt, however helpful, has still all the draw-backs of a first translation of a difficult 1 hlavi work like the Dînkard. Besides, Pahlavi scholarship has progressed considerably since the days of Dr. West. So I have at places differed considerably from his eminent authority, though not without some hesitation at times, and have tried to breathe so far as possible into my translation the spirit of Zarathushtrianism to which the twenty-one Nasks were intended to give expression. At the same time there are other places where I have thought it. appropriate to adopt the learned savant's English rendering almost without any alteration. It may be at the same time mentioned here that Dr. West has omitted to give the translation of the Pahlavi text from Chapter XXXII., § 7, to Chapter XXXIII., § 8, and again from Chapter XXXVI., § 8, to Chapter XXXVI., § 6, contained in this volume, not through any inability in rendering the Pahlavi, but having no text thereof available to him, the folios containing the same being missing from the MSS. he had access to. I have been more fortunate in laying my hands on the said missing text in DP. and thus giving to my readers the translation of the said text for the first time.

Concluding I beg to give my most grateful thanks to the esteemed Trustees of the Sir Jamshedji Jijibhai Translation Fund for their kind patronage to this volume. To my esteemed friend and erudite scholar Professor A. V. Williams Jackson, Professor of Indo-Iranian Languages, Columbia University, I beg to tender my most sincere thanks for the Foreword which he has been so good enough to write for this volume.

GALE RETREAT, 123, CUMBALA HILL, Bombay, 14th May 1926.

D. D. P. S.

# THE DÎNKARD.

BOOK IX.—(continued.)

### CHAPTER XXXII.,1 VARSHT-MÂNSAR NASK.

خ جماد همه المراهم المدهم المدهم المراهم المراهم المراهم المراهم المرهم المرهم

XXXII. (1) Dâhûm fargard, Yasââîsh, madam frashagard î pavan gûbishn î Aûharmazda ŏl Zaratûhshtra, aîgh: "Li zak yehabûnt frashagard kardîr, yasharâyîh-înîdâr, Saŏyshâns mûn yemellûnd mardûm aîgh lâ yehamtûnêd; va yehamtûnêd pavan zak kh'ârîh î hamâg rŏshanîh yehevûnêd ŏl yasharûbân."

<sup>(2)</sup> Madam nigîrîdan, va ŏl padmân andâkhtan, pavan dastôbar kardan î kolâ kâr; denâ-ieh, aêgh zak azadâr kâm î madam kadâr-ehâî, nafṣhâ-îhâ, aîrmânîhâ, vârûnîhâ nêvagîh kardâr, kâm-varz va dûst î Aûharmazda; afaṣh zak maînûg padaṣh mâhmân lâ fradîptêd. (3) Va anda'rz î madam

<sup>1.</sup> The oldest manuscript which contains the text of Book IX. of the Dînkard is DM. From chapter XXXII I have followed the Pahlavi text in the hand-writing of my late father Shams-ul-Ullema Dr. Dasturji Saheb Peshotanji B. Sanjana, which was copied by him from some folios of DM. kindly lent to him by the late Dr. Martin Haug, and which ends at the chapter on Bagân Ahûnavair. It is here called DP. by me. As to the text following it I have availed myself of the MS. DE. in my library, which was copied from DM. by Dasturân-Dastur Edulji Darabji Sanjana. In all divisions into sentences of the Pahlavi text, the editor and translator has mostly followed West. 2. DP. 100.000

dûrîh î min ŏlâ mûnash drûj î khûg angûshîdârîh va tarmînishnîh padash stakhmag; nafshâ-ân tarmîn, levatâ vârûnân têj drûjan, va aîrmânân vêshîn-dahishn, gaŏspendân a-pâhrîj, mûst-âŏmandân ana-aîyyâr.

<sup>(4)</sup> Va madam pûhal mûn padash yehamtûnishn-î ŏl Aûharmazda, zak î pâhlûm ahvân yehamtûnêd vînishnîg, va a-vînishnîg, aûz-gehân gashtan. (5) Va châshîdan î Aûharmazda ŏl Zaratûhshtra paŏryôtkêsh, va ahû va ratû va zŏt î gêhân yekavîmûnâd; î pavan frashagard hangâm Zaratûhshtra, î min Aêzemna khûp zŏt gâs î hamâg gêhân; va Vohŭvasta î Snôê, i min daêna-ân hû-matâân, pavan Hâvanânîh; va Îsvand i Varâzân, î min Tûrân matâân, pavan Âtarevakhshîh; va Saênô î Hŏmstûvân, î min Saênân matâân, pavan Frabardârîh; va Vishtâspa, î min Nŏdarân, pavan Srŏshâvarzîh. (6) Madam amâvandîh va pîrûjgarîh î zak yazishn yehevûnêd î pavan-içh baên zak ahvân hamâg rŏshnîh î frashagard amarg î hâm-dahishn.

ועלועון DP. וועלועון .

- काक मेंतिकारकामात- पुर त राक्षित्र क्षाता कार्ज मात्र कार्ज मात्र कार्ज निक्षित्र क्षात्र कार्ज तात्र कार्ज निक्षित्र कार्ज निक्षित्र क्षात्र कार्जा कार्जा
- ६७०० १८० १८०० । १८०० । १८०० १००० । १८०० १००० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८०० । १८० । १८०० । १८०० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८० । १८

الماله على محمده مراه والمال الماله ا

(11) Dena-îch, aegh: "Amat âtâsh afrûjih denâ ghbishn

<sup>(7)</sup> Dend-ich, aêgh Ganrâg-Maînûg afdûm-ich aŏsh pavan Vohûman yehevûnêd. (8) Mas mizdîh î ŏlâ mûn pavan vichîdâr dahishnih râdih yazadân yazêd, baên nikîz î yazadân yehevûnêd pavan bûndag dûstîh, ham-kârîh pavan agavîn, ŏl kh eşhkârîh î â-yûkhtârîh amesûspendân.

<sup>(9)</sup> Denâ-ich, aêgh: "Lak ŏlâ-ṣhân havând farzand min ŏlâ-ṣhân dâd frâj yemellûnd ham-dâdistânîh, mûn akarj avartûm hamîh frâj gûft; aêgh ham-dadistânîh-î zak î stavartar yehevûnêd." (10) Afash gûft Aûharmazda aêgh: "Li havâ-am khûdâî î dânâg, î sûd-khvâstâr, î frêh-dâtâr î gêhàn; afam pavan zak denâ gûbiṣhn, Yê sevishtô mîniṣhn pavan nirang yaṣhtâr yehevûn-âe; nêvag haêm lak âmûzîm; lak ajat yehamtûnîm ŏl aîyyârîh; afat yehabûnîm kadâr-châî padîh pâdakhṣhâyîh î latamâ tamâ."

שוש אווו: נפ שלני וצ ושפשא לפטאן 8 (12) של שאוטאוו שיטאו ע טאו ע בלאועטאוו בא פור שיטאן אין פאוטאוו ויי פור של שאוטאוו בא פאועטאוו

कि क्रिकेशन(के मेगालिक क्रिका क्षिता क्षिता

اور الدومال المراحة المحادا حدمة المادا الم

fråj yemellûn, *Us môi* vad vechest roësha." (12) Madam padväkhtan i yazadân, âê jân î Zaratûhshtra padûgîh î pavan frârûnîh, va fråj-dakhshag î daêna râmishn î baên kolâ 2 ahvân.

<sup>(13)</sup> Denđ-ich, aêgh medammûnêd-aşh Ganrâg-Maînûg aêgh yasharâyîh madam ŏl $\hat{a}$  stakhmag amâvand zak zimân amat yekavîmûnêd Akôman, mûn mîn ared î Vohûman amat paf-shîrêd—Akôman mûn Vohûman lâ khadîtun $\hat{c}d$ —Akôman mûn zak î ŏl $\hat{a}$  râmînîdârîh yemellûnêd.

<sup>(14)</sup> Madam bavîhûnêd î Zaratûhshtra min Aûharmazda, nimûdan zyash karp î âtâsh pavan maînûg, va nimûdan î Aûharmazda ŏl Zaratûhshtra karp î âtâsh, lâlâ vakhshîd min dô ayôv tanid Aûharmazda. (15) Va medammûnastan î Zaratûhshtra zak âtâsh, aêgh: "Hâm-gêhân vad lâlâ ŏl âsmân vakhsh-âe;" va mînîdan î zyash, aêgh: "Nêvag aêdûn li amat min

פטשווא פא המשתאים בחלה פור הריה יותחרת פין עד החליה פוח אות החלוו אים המשווא פא המשווא פא היותר ביחוו אים היותר ה

(18) कतकते कितर्तुक तिभा तिर्मातिक क्षेत्र कारकात कित्र किता तिर्मातिक कित्र कित्र

## CHAPTER XXXIII., VARSHT-MANSAR NASK.

וופ ש וויף) אַר אין אינטייטיעט ועל אַל (1.) âtâşh î afzûnîg pavan hamîh lâlâ vakhşh-âe, pavan zak av**â**gîh

ātāsh î afzûnîg pavan hamîh lâlâ vakhsh- $\hat{a}e$ , pavan zak avagîh fraj sajîtûnam baên ast-âŏmandân gêhân.''

- (16) Va gûft Aûharmazda, aêgh: "Mînîtunt aêdûn Zaratûhshtra, mûn-at a-mînîd yehevûnt; aêgh-at lâ âvâyîdan mînîd; mâ mîn-āe hanâ Zaratûhshtra garaftâr kardan lâ shâyad, mûn khadîtun-âe suzân pavan zak î chashm vînishn. (17) "Va ana-âhûgînîd, Zaratûhshtra! hanâ âtâsh, va âhûgînîd lak havâ-âe baên gaêtâân, lâ lak havâ-âe ham-hakhagîh-kardâr pêşh min ahvân frashagard kardârîh; va tamâ zak î li zâhag berâ ana-âhûgînêd baên gaêtâân stî, râd-jûyesh ŏl ölâ; aêgh-ash, mendavam yehabûnt, âyazêsh râmînêsh ŏlâ, Zaratûhshtra!
  - (18) Âzâdîh pâhlûm haît yaşharâyîh.

XXXIII. (1) 11-ûm fargard Yâ-sîyashnân, madam kardan î pavan

उट त किर्विष्ठ दुविष्टितिस्ता क्षेत्र केहुं मळार्थे क्षेत्र क

hamâg kâr va dâdistân myâzd-î î nîm-chashtîg, amat nevag va avar â-yazî-haît baên zak 5 gâs. (2) Va dend-ich, aêgh Aûharmazda gêhân pavan dânâgîh pavan shapîrîh parvarêd, va pavan râstîh vakhshînêd.

<sup>(3)</sup> Va madam yehabûntan î Aûharmazda âtâsh ŏl aîyyârîh î mardûm, paêdâgîh î madam mardûmân tanû aîyyârîh râmîshn î min âtâsh; pavan-ich rûbân aîyyârînîdan î maînùg î âtâsh ŏl mûn âtâsh aîyyârînêd; va padîrag rûbân hamîmârîh yekavîmûnâd î mûn âtâsh bêshêd; va madam dânâg gûftâr yehabûntan î Aûharmazda, zak i âtâsh mînênd. (4) Va denâ-ich, aêgh: "Amat âtâsh madam vabîdûnā pavan zak î nafshâ nêvagîh, Zaratûhshtra! nyôshishn yehabûnêsh, Spîtâmân! madam pavan zak î nafshâ tanû, vad-ash vâng barâ yetîbûnêd, amat-ash gûbishn i andarjînîd havâ-t zâk va berâ î Aûharmazda; adîn denâ gûbishn frâj yemellûn zak î pîrûjgar, Zaratûhshtra! Ad tôi âtarêm Ahurâ! gâsânîg

<sup>1.</sup> DP. לושני DP. של DP. בין עני ליטו

नेतका भन्ना मार् हु निम्हा हिस्सा नेति । हु हुनम्हा हिस्सा मन्ति । हुनम्हा हिस्सा हिस्सा हिस्सा है। हिस्सा हिससा हिस्सा हिस्सा हिस्सा हिस्सा हिस्सा हिस्सा हिससा हिसस

vad vêchest roêshâ." (5) "Yehabûnêd ŏl lak âtâsh âvâdîh mûn min ŏlâ zâgaih, Spitâmân! aêgh, gaêtâîhâ kh astag khûdâyîh î yazadân, zak î yazadân âhang ŏl nêvag kûnishn mardûm, va yazadân zak gabrâ aêdûn dûst chîgûn abû ŏl zâhag berâ."

<sup>(6) &</sup>quot;Madam vîn libbemâ-îhâ stâyîdan î yasharâyîh; jvîdâgîh î min shaêdân avîg-gûmânîh î madam vîn; aêgh dâdâr tûbânîgtar va padakhshayîtar min hamâg shaêdâ va mardûm". (7) Va paêdâgih î min kabed gaêtâ vînishnîg mendavam madam yehevûnêd vad tanû-î-pasîn; aêgh mûn bavîhûnêd aêgh-aşh âfrîgânîh î baên mardûmân avîrtar yehevûnêd, stâyişhn yazîshn î yazadân vêşh kardan.

<sup>(8)</sup> Denâ-ich, aêgh râdîh î ŏl yazadan pavan frârûn kûnishnîh yehevûnêd, pavan frârûn kûnishnîh, pavan frârûn mînishnîh, shâyad madan. (9) Va denâ-ich, aêgh: "Sajîtûnêd zak î li Vohûman, nigêrêd ahû î ast-âŏmand

هدادم مع حد د دورها مهما المدهر مع بحرفه مهر المراب المورك المراب الم المراب ا

mînişhn; min vêh-gûbişhnîh va kûnişhn zak î ŏl li madam lakhvâr nivêgînêd, vad avô 3 bâr baên ham-yôm, mûn-ich lak râd, Spîtâman! mûn-ich ŏl lak a-râd."

<sup>(10)</sup> Va kûshîdan î shaêdân ŏl kh dftan î hamâg nêvagîh min mardûmân, lâ-ddd ayâftan zak-shân tûbân ŏl zak nêvagîh î mardîm pavan tanû-î-pasîn yehevûnêd; aêgh min kolâ anâgîh î shaêdâ ŏl anshûtâ andâzênd anâgîh-î zak garântar, amat-shân min râs î yazadân nihârênd, va dravandênd; afashân sâkhtar pavan yasharmôgân avârîg dahishn stâîdârân î yasharâyîh, pavan yasharâyîh stâîdârîh, amat-ieh avîr kabed stâyênd.

<sup>(11)</sup> Madam sajîtûntan î Ârmad va Târôgmad hamâî baên dâm; vîşhâdan î Ârmad anshûtâ yasharâyîh; va Târôgmad, ŏl drûjishn nyôgshîdan î zak î sarîtar Târôgmad; va dûrîh î yasharâyîh min zak î sarîtar chîgûn gaŏspend sezdâg min mardûm.

भातम नैरातम पुरा त कथारक र विश्वन्तमा । तित्तामा त्यातम निर्मातमा त्यातमा प्रमाणना पुरा तिकार प्रतिन्तमा भाग त्यातम प्रवाणना त्यातम प्रवाणना व्यापमाह द्र त त्यातम् प्रवाणनाम व्यापमाह द्र त त्यातमा व्यापमाह द्र त त्यातमा व्यापमाह द्र त त्यातमा व्यापमाह द्र त त्यातमा व्यापमा व्य

क्षिता क्षित्ता क्षिता क्षिता क्षित क्षित

د وظومه کوی وظومه د وهدوسد ۱ واق معها د که کوی در وظومه د که کوی

<sup>(12)</sup> Va denâ-ich, aêgh pavan Bûndag-Mînishnîh makhîtunîhaît Ganrâg-Maînûg, pavan zak î starishn-âŏmand kûşhishn, chîgûn aðj-âŏmand zak î nihâdgun-dahishn zanêd; avêzag Zaratûhshtra yehabûnt î Aûharmazda, Hvardad Amûrdad zôr î padûgîhâ ŏl farj-dahishn va nîvârishn î dâmân.

<sup>(13)</sup> Madam jvîd-shaêdâîh î Aûharmazda, va andâzishn î mardûm kûnishn ŏl mas-dâdistânîh haît, vêsh sûdîh î kâdâ dahishn î shapîr; va baên var-âŏmandîh-î yazishn î yazadân kardan. (14) Madam aêgh mardûm ŏl daêna î shapîr shapîr kâmagîh Bûndag-Mînishn maînûg yehamtûnînêd; afashân maînûgîg aûrvâkhma min yŏshdâsrînîdan î nafshâ daêna pavan frârûn kâm kûnishn yehevûnêd.

<sup>(15)</sup> Madammizd kâmagîh î kadâr-châî, va kabed sûd î min mizd î kâmagîh mardûm; khvêşhî-hastan î mizd pavan kâr i

صه ۱۱۱ع کود لوبه سماده ۱۱۵ ورمدوره ۱۱۱ وطور مهرا

& than anamya Hen alkon (16).

### CHAPTER XXXIV., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) ज्या अर्था क्ष्म क्ष्म क्ष्म क्ष्म क्ष्म क्ष्म क्ष्म विभित्त क्ष्म क्ष्म
- ארט ארטאו וארן אין לי ל פום אפאו וארטאני וויסאני ול האר וארטאני ול ארטאני ארטאני וארן ארטאני ארטאני ול ארטאני ארט

yazadân: "Pavan-ich zak î lekûm khûdâyîh pad frashagard pavan kâmag ahû-ân yehabûnam, li mûn Aûharmazda havâ-am." (16) Âzâdîh haît yaşharâyîh pâhlûm.

xxxiv. (1) 12-ûm fargard, Yast, madam paêdâgîh î hû-mata, hû-ŏkhta, hû-varshta min daêna; mâhmânîh î daêna pavan hû-mata, hû-ŏkhta va hû-varshta; va mûn hû-mata, mûn hû-ŏkhta, mûn hû-varshta kh'êshinêd, ash yasharûbîh va zak yasharûbân mizd kh'êshînîd yehevûnêd. (2) Va denâ-içh, aêgh lâ ŏlâ î Zaratûhshtra lâ zerkhûnishn, madam-zâyishnîh î min abîtarân mûn lâ yasharûb, afash lâ zak î yashrûbân paêdâgîh.

<sup>(3)</sup>  $\operatorname{Den}\hat{a}$ -ich, aègh : "Vishâd-mìnishn kâmag ahû va hû-khratû nôhâdag, ŏl ŏld-shân mînishn yehabûn-de—daêna mûn lak li f $r\hat{a}j$  gûft—aègh min haîtân

mahîst, pâhlûm, va nêvagtûm, aêgh zak î gaŏspendân min mardûmân nîyâzag mayâ, vâstar, va avîg-bîmîh; zak î mardûmân min gaŏspendân haît khûrishn-ich va vastarg." (4) Denâ-ich, aêgh: "Zak î mardûm ŏl yazadân avâyad yehabûntan tûbân pavan bûndagîh kh'êshîh; va zak î yazadân ŏl mardûmân âvâyad yehabûntan hamâî zak zyashân madam shapîr". (5) Va denâ-îch, aêgh: "Min ŏlâ-shân yazadân ŏl ŏlâ hû-khûdâîtûm khûdâyîh va pâdakhshâyîh barâ-ich yehabûn-ih, va barâ-ich châshih, mûn Aûharmazda va Zaratûhshtra."

<sup>(6)</sup> Va denâ-ich, aêgh: "Al amat-ich pavan vaşhkar, amat frâj min âşhkâragîh, va al pavan tangîh, Spitâmân! zak î dûşhhū-varshta kûnishn varzâd, mâ Aûharmazda zak âgâs î harvispa nigîrîdâr; va âyainn chîgûn kadârchâî ahû î ast-âŏmand mînêd, va yemellûnêd, (va) varzêd, aêdûn ŏlâ mas haît pâdfrâs." (7) Va denâ-ich, aêgh: "Pâhlûm yazishn va nîyâyishn" gabrâ î yaşharûb yazishn nîyâyishn."

<sup>(8)</sup> Madam zîvişhn kh'ahyişhnîh va padîrişhnîh; aêgh min trên babâ dastôbarîhâ: aêvag, pavan yaşharâyîh sardârîh zak î paêdâg aêgh min frârûnîh; va aêvag, pavan yaşharâyîh vârûnîh, zak î paêdâgîh-î levît aêgh min avârûnîh. (9) Madam aêgh "Frârûnîh madam râstîh, va râstîh madam hûzvân, pâdakhṣhâyîh vabîdûnānd, aêgh milayâ pavan kâmag î Aûharmazda yemellûnih." (10) Va denâ-içh, aêgh: "Havâ havâ-am maînûg î afzûnîg mûn fratûm hamâî yehevûnam, va lâ pavan mendavam barâ fradîptôm."

<sup>(11)</sup> Madam yehabûntan î Aûharmazda âtâsh ŏl srâyishn, va aîyyârîh, va pânagîh î mardûmân, dâshtan va aîyyârinîdan î anshûtâ; va maînûg î âtâsh ŏl ŏlâ mûnash aûrvâkhmanîh va ŏl ŏlâ nîyâyishn vabîdûnayên, mûnash nîyâyishn kardan. (12) Zak î mas kâr î haît, pasâkht î pavan tanû-î-pasîn, mûn padash dâm avêzag yehevûnêd, pavan âtâsh yehevûnêd; bavîhûnêd dvâyîdan î mardûm min yazadân ayâftan râî.

क्रिमालाह मामान हुन भी मान क्ष्मा हुन मान्तान मान्य मान्यान म

<sup>(13)</sup> Denâ-ich, aêgh: "Mâ aêdûn lak Zaratûhshtra! i shnâyînîdâr-tûm, aêgh-mân vêsh pavan râmishn tûbân kardan, hu-madâr-îhâtar havâ-am aêgh Mânûshchîhar tûbân madan, amat min lanâ bavîhûnih. Zaratûhshtra! mûn Amesûs pend havâ-îm."

<sup>(14)</sup> Madam nimûdan î Aîharmazda ŏl Zaratîhşhtra dâmân pavan tanî-î-pasîn. (15) Denâ-ich, aêgh hamâg raŏşhnîh i zimîg, hamâg raŏşhnîh i gaŏspend, va hamâg raŏşhnîh i aîrvar, va hamâg raŏşhnîh i harvispa âvâdîh mûn min yaşharâyîh paêdâgîh. (16) Madam yaşhtan î Aûharmazda min yaşhtârân pavan pêşh-rûbişhnîh pavan zak i Aîharmazda padmân, daêna mûn-aşh gêhân yaşharâyîh yehabûnt, afaşh khûdâîşhem dânâgîh haît; afaşh yazişhn vabîdûnd, vad dahişhnîn min ŏlâ amat tanî-âŏmand va khayâ-âŏmand zîvênd; hamâg stihân va maînûgân nêvagîh.

- المرادا رسد معادا ما من هماس الراما ورساس المرامدها المرامد المرامدها المرامدة ا
- ल्हारमें के निर्मा है के वितर है । निरम्भ ल्हारमें के निर्मा है । निरम्भ के निरम्भ निरम्भ निरम्भ । निरम्भ निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ निरम्भ निरम्भ निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ निरम्भ निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ । निरम्भ निरम्भ निरम्भ । निरम्

# (19) مهمارات ملمها سه راماله او رد حد: د

<sup>(17)</sup> Va dena-ich, aêgh: "Nafshâ lak lanâ havâ-ih, va aîrmân-ich, Spîtâmân! madam-ich ŏl lanâ yehamtûnih pavan zak î shapîr tarsagâsîh; zak i lak haît, Zaratûhshtra! masîh va bûndagîh pavan kardârîh, aêgh-at masîh va bûndagîh yehevûnêd aêgh lak zak havâ-t, Zaratuhshtra! va a-kanârag madam min mahân; aêgh-at mizd aêdûn stawar yehabûnîm, aêgh amat pavan mîvân yekavîmûnih-de, ŏl kanârag lâ khadîtunih, zimîg pâhnâî, va rûd drânâî, va hvarshêd bâlâî."

<sup>(18)</sup> Bavîhûnast-aşh Zaratûhşhtra min Aûharmazda, aêgh: "Yehabûn avô li zak î gabrâân î takîgân i yehevûnêd hâvişht pavan madam mînişhnîh ŏl daêna, mûn den $\hat{a}$  î li daêna î Mazdayasnân rûbâgîh-içh yehabûnând, mûn-içh ŏl den $\hat{a}$  î li şhapîr var'zişhn nigêzend, va fr $\hat{a}$ j dfrîgânîh-içh kard î li pavan afrîgân yakhsenund."

<sup>(19)</sup> Gûft-aşh Aûharmazda aêgh: "Yehabûnam ŏl lak zak î

<sup>1.</sup> DP. שלטי של יים ליים בים 1. DP. ששלטיו

तमा तीति त अधिक क्षाति तमिति । भित्ति त क्षाति क्ष

hân gabrâân î tagîgân yehevûnêd hâvisht; ŏlâ-shân lak havâ-and nafshâ, va ŏlâ-shân aîrmân ŏlâ-shân; afat ŏlâ-shân ham-hakhag, va ŏlâ-shân vârûn, mûn hanâ î lak daêna î Mazdayasnân rûbâgîh yehabûnd." (20) "Kabed lak ŏlâ-shân, Zaratûhshtra! â-yazagîh, afashân frinâmagîh; afat pavan zak i ŏlâ-shân yazishn va nîyâyishn yehabûnî-haît zak î sakht râdîh; yasharâyîh lak avô rûbân levatâ, afat jân min lanâ haît, va tanû-îçh, Zaratûhshtra!" (21) "Frâj avô lak baên kolâ 2 ahvân yehamtûnam ghal aîyyârîh, mûn dâdâr Aûharmazda havâ-ôm; ar'jânîg yehevûnih, Zaratûhshtra! pavan ŏlâ yehân kolâ 2 Hvardad va Amerdad, pavan râmînîdârîh î li mûn Aûharmazda havâ-ôm, pavan ŏlâ-shân milayâ kûnishn mûn avô lak li frâj gûft, min maînûgân afzûnîgtûm havâ-îm."

(22) Guft-ash Zaratûhshtra, aêgh: "Kh'âstâr pavan zak î lak amâvand yehevûnt hav $\hat{a}$ -and." (23) Gûft-ash Aûharmazda, aêgh:

<sup>1.</sup> DP. 11003-2. DP. 11001-3. DP. omits.

न्याक्शम (24) क 31 किस्टिंग न मिन कि निर्मा किस्टिंग किस

### CHAPTER XXXV., VARSHT-MÂNSAR NASK.

<sup>&</sup>quot;Kh astar va amavand yehevûnih baên ahû î ast-aŏmand." (24) Gûft-aşh Zaratûhşhtra, aegh: "Râmînîdarîh i lak ŏl land pavan dêr rasişhnîh khayâ, haîtân hû-dahâgtûm; aêgh-mân yehabûn-de." (25) Gûft-aşh Aûharmazda, aêgh: "Râmînam lak, Zaratûhşhtra! baên zak pâhlûm ahvân, yaşharûb!

<sup>(26)</sup> Âzâdîh haît pâhlûm yaşharâyîh.

xxxv. (1) 13-ûm fargard,  $A\hat{u}shtav\hat{a}t$ , madam vajôrg mizdîh î ŏl $\hat{a}$  mûn, pavan zak î nêvag rûbişhn, gabrâ yaşharâ-yîh-ich, daêna nêvagîh vabîdûnayên. (2) Den $\hat{a}$ -ich, aêgh yaşha-râyîh dârişhn pavan varzişhn.

<sup>(3)</sup> Madam nîshânag î gabrâ i yasharûb, aêgh-ash paêdâgîh va franâmishn î ghal kâr kirfag; afash a-paêdâg kastârîh, aêgh-ash vinâs-î lâ paêdâg, va var'zîdâr zak î Vohûman padmân, hû-mata,

שוניאו ו שולטישו ו שלתיאנים ב נוע טבשלטר כא יות שלוש טאעטועלטר 8

- ا دوره شده را الماد ا ویه شرد الماده هی الماده ا هاد الماده الما
- مهم ار مهرای و مهر شرید ا شهر مهراه هرمه ار مهرای و مهرای ار مهرای او المهرا المهرا
- што постиру и те (4)

hû-ŏkhta, va hû-varshta, va parvastagîh î kolâ shapîrîh baên yasharûbân shnâyînîdârîh.

- (4) Madam mizd î râd min kirfag î aîsh pavan zak î ŏld nîrûg dahishnîh vabîdûnayên; va rŏshan râsîh, va bâlist vâzishnîh, va baên zak î pâhlûm ahvân frâkhû, pâdakhshâyîh, va avartar rayînishnîh, va rabâ bûrzishnîh î râst râdân rûbân; aêgh, dahishn hû-dâdâr zak gâs pavan rabâîh zyash haît bûndag mînênd, amat frashagard va tanû-î-pasîn, va gêhân hamâg rŏshan, va dâm amarg vabîdûnayên.
- (5) Madam khadîtuntan î Zaratûhshtra Amesûspend pavan zak î chashm vînishn; va madam yehabûntan î Aûharmazda ŏl kûnishn-garân mizd. (6) Va denâ-ieh, aêgh pavan zak î ŏlâ khratû va hûnar dâm afdûm-ieh vardêd ŏl avêzagîh, va yehavûnd gêhân amarg va hamâî sûd.
  - (7) Madam hûnar î Zaratûhshtra denâ-ich, aêgh: "Baên ahvân

ورر) ا عمل هوه، د المحاهدة ا حركاه المحاهدة (13) هم هوه، د المحاهدة ا المحاهدة المح

yaşharâyîh kâmagtar, va âşhkârag bêşhîdâr i sarîtarân; chand tûbânîg yaşharâyîh mînîdâr nasînîdâr va ŏlâ î gand î dravand Ganrâg-Maînûg;" va vichîn î Zaratûhşhtra madam rûj î ham-pûrsîh. (8) Va denâ-ich, aêgh: "-Am zak î rŏşhan rûj havâ-t Aûharmazda armôşht, va vakht, î hû-awar, mûn li lâ min khûşhâg, va lâ min sarmâg, va lâ min sûd, va lâ min tişhn, va lâ min rûj a-dâdîh." (9) "Haŏma li havâ-t, lakhmâ, mûldê, bûrag pavan dûm-âê basaryâ, şhîr, va a-rang mayâ, amat ham-pûrsîm ŏl ôlâ î Spenâg î âgâs, î barâ vichîdâr î Aûharmazda." (10) "Mâ aêdûn zak î lekûm havâ-am frâg gûftâr, va amat-am veşhtamûnt yekavîmûnêd hama-daêna î lekûm şhapîr, tûbân gûftan." (11) Va denâ-ich, aêgh madan ŏl ŏlâ kadâr-ich âînînag-î zyaşh zast ajaşh, madan zak î Haŏma aûrvâkhmanîh nimâyişhn va sîrîh; ajaşh mad khratû î harvispa-âgâs.

<sup>(12)</sup> Va madam afdîh î Vişhtâspa va Zaratûhşhtra. (13) Va

अंश मिलेत्ता के त्या में तर्ति । द्रतेमा त तमेस के दिलेश हैं। । अमे तर्ति । द्रतेमा त द्रिये द्र त भे । द्रिये त्या तिलेश के विकास के विकास के त्या के तिलेश के विकास के त्या के तिलेश के त्या के तिलेश के त्या विकास के विकास विकास के त्या वि

den $\hat{a}$ -ich, acgh:—"-Am nimûd dacna ŏl Yim î hû-ramag, afam nimûd ŏl rŏshan î bûland Frêdûn; afam nimûd ŏl Kaî-Arsh, afam nimûd ŏl dê-Sâmân Kersâspa, afashân lâ padîrûft min stakhmagîh î drûj î angûshîdârîh zya-shân madam mâhmân yehevûnt." (14) Va den $\hat{a}$ -ich, aegh: "Âgâs yehevûnt hav $\hat{a}$ -am aegh rûbâg lâ yehevûned pesh min zak vad amat avô li rased Sraôsh-harâî î Vishtâspa, mûnash levat $\hat{a}$  zak î mas râd Zaratûhshtra." (15) Va madam akârînîdan î Zaratûhshtra levat $\hat{a}$  avârîg daena bûrdârân dravandân min anâgîh va zîyân î dâmân.

<sup>(16)</sup> Va den $\hat{a}$ -ich, aêgh Zaratûhshtra pûrsîd min Aûharmazda, aêgh: "M $\hat{a}$  aêdûn ŏl ŏld-shân framâyîm, mûn là pavan dâr snesh tûbânîg havdnd; aêgh-shân zayan afzâr levît, afashân lâ sepâh, va lâ madam panâh, afashân kabed bîshîdâr." (17) Gûft-ash Aûharmazda, aêgh: "Õl $\hat{a}$ -shân î tôsht mînishn gabrâ, vakhshînishn dakhshagî pavan aŏsh, mûn lâ aêdûn pavan sepâh tûbânîg hav $\hat{a}$ nd, afashân kabed bêshîdâr."

Angrege be thought and  $\frac{8}{5}$  The miles of the solution of  $\frac{8}{5}$  The solution of the s

இர்மு ஆர்க்க கிருவ (19)

## CHAPTER XXXVI., VARSHT-MÂNSAR NASK.

1 1601. 1 John 1 milas 1 106. Em 3, 400. 1 milas 1, 1601. 1

1 106. I milas 1 milas 1

<sup>(18)</sup> Va denâ-ich, aêgh Aûharmazda pavan haîtîgîh jûşhîdan, va daêna pavan mînişhn zôr-âŏmand dâşhtan, pavanaşh hvarşhêd paêdâgîh mizd yehabûntan, mûn khûdâyîh zyaşhaêdûn pavan bûndag mînişhnîh; mûn yaşharâyîh pavan kûnişhnaşh Vohûman yehabûnêd mizd.

<sup>(19)</sup> Pâhlûm yaşharâyîh âvâdîh haît.

xxxvi. (1) 14-ûm fargard, Tut-svâ-î-pers, madam stâyişhn î daêna; dênâ-ich, aêgh min daêna kolâ aîşh nêvagîh. (2) Va denâ-ich, aêgh: "Li zâhag, Zaratûhṣhtra! ajaṣh li abû parvartâr yaṣharâyîh î ṣhapîr; li yehabûnt, Zaratûhṣhtra! hvarṣhêd va star râs, va li âgâs havâ-am aêgh chîgûn vakhṣhêd va nerefsêd." (3) f"Havâ netrûnam zimîg va âsmân adâriṣhn, aêgh-aṣh dàṣhtâr-î gaêtâ levît, va a-barâ aûftishn; li mayâ va aûrvar yehabûnt, li debrûnd; amat tîz ôl ham-âyûjênd awar va vâd, va

<sup>1.</sup> DP. ישטוו See Yasna XLIII, 16, d.—2. DP. ישטוו איניטווי

المامه ماداد الدرمه على الماد المادو سع عجود المع مدهور د المادو الدرمة على المادو الدرمة على المادو الماد

مع المعرفية الماراها الماراها

mûn akarj pâhlûm mizd pavan zimîg vabîdûnd, aêgh mizd- $\hat{i}$  den $\hat{a}$  shapîr î ŏl $\hat{a}$ -shân yehabûnd vârân.

(4) "Li dâm yelrabûnt, Zaratûhshtra! pavan Vohûman baên gêhân, amat-am ŏlâ-shân frâj yehabûnt î pûr, î pûr-sarêdag; 30 satôg-zim zak î li dâm yehevûnt azarmân va amarg, Zaratûhshtra! baên zak 30 satôg-zim lâ yehevûnt sûd va tîshn, va lâ khvad i tanû, va lâ zayan-âvandîh va lâ zarmân yehevûnt, va lâ margîh, va lâ zak î sard vâd, va lâ zak î garm." (5) "Amarg zak î li gêhân yehevûnt. hamâg rŏshan zak î yasharûbân stî; adîn âhûgînishn madam mad ŏl gêhân î ast-âŏmand î yasharâyîh." (6) "Åkhar min yehabûntan i khvad va zayan-âvandîh, afam âkhar yehabûnt yêm va lelyâ, afam âkhar yehabûnt aŏsh rêpîsp." (7) "Li khûdâyîh bûndag-mînishnîh âr'zûg avô ham-tvâshîd, avô sûd-âŏmandtar vindînishn yehabûnt berâ râî ŏl abîtar, zak vindînîshn î

पामिका मेर्गात । एड् मेर्गा करे के दर गामिका हमान्त्र हि हि

مهر ا رفي د والمدرك و ال هما ها ماه د و الماها و الماها و اله ماه د و الماها د و الماها الم الم الم الماه و الماها و الماها و الماها الماه و الماها و الماه

vindînêd gûşh<br/>n- $\hat{i}$  va nekad gûşhn, afam baên zak vindînişhn ye<br/>habûnt ber $\hat{a}$  ŏl abîtar, Zaratûhşhtra!"

<sup>(8) &</sup>quot;Aêdûn Ganrâg-Maînûg nigîrîd, afaşh madam karîtunt min zak î zŏfar, aêgh: 'Spenâg-Maînûg! dâdâr havâ-ih harvispa dâm; kaînînam lak, Spenâg-Maînûg! harvispa dâm.'" (9-10) Madam rûbâg yehevûnêd î daêna pavan kolâ aîşh, padaşh fraşhagard tanû-î-pasîn, denâ-ieh aêgh: "Hanâ î lak daêna î Zaratûhşhtra gêhân frâkhûî-haît yaşharâyîh, pâhlûm haît min daênân; hanâ î lak daêna î Zaratûhşhtra gêhân frâkhûînîdan î yaşharâyîh bûndag-mînişhnîh, ŏlâ-şhân fratûm barâ yehabûnî-haît baên vârôm, mûn hanâ î lak daêna î Mazdayasnân aûşhmûrênd, Zaratûhşhtra! hanâ î lak daêna î şhapîr pâhlûm mûn pavan yaşharâyîh ŏl nafşhâ şhâyad kardan." (11) "Frâj denâ "yemallûnêşh ŏl nafşhâ-ân aîrmânân, ŏl âsrûgân, va ölâ î kardârtûm pavan matâ; mûn hanâ î lak daêna î

<sup>1.</sup> Generally written put in the Mss.

gi chen for ann house is all sain annos may be costa for the part of the all of the annos of ann short of the all of the all of the annos of the cost of the annos of the cost of the annos of the cost of the of the

Mazdayasnân barâ patkârênd, madam ân 7 kêşhwar zimîg frdj denâ yemallûnêşh avô ŏlâ î frâjtûm min mânân, va vîsân, va zandân, va matâ-ân; frâj denâ î li dûşh-dîn nafrînam, Mazdayasnîh i Zaratûhşhtra, jvîd-şhaêdâ, î Aûharmazda dâdistân!"

<sup>(12)</sup> Gûft-aṣḥ Aûharmazda, aêgh: "Frâjam hanâ î lak jûṣḥîd, î daêna î Mazdayasnîh i Zaratûhṣḥtra, î jvîd-ṣḥaêdâ, î Aûharmazda dâdistân." (13) "Hat-am hanâ îlak lâ frâj jûṣḥîd havâ-de, Mâzdayasnîh î Zaratûhṣḥtra, î jvîd-ṣḥaêdâ, i Aûharmazda dâdistân, pavan vinâsiṣḥn yehevûnt havâ-de, aêgh vinâsîd havâ-de frinâmiṣḥn î daêna i Mazdayasnân, aêgh daêna rûbâg lâ yehevûnt havâ-de, lâ aîṣḥâkḥar min Sûd-âŏmandân." (14) "Min zak barâ, Zaratûhṣḥtra! rûbâg yehevûnêd daêna î Mazdayasnân, adîn-ieh vad avô fraṣḥagard kardârîh, adîn-ieh vad ahvân hamâî zîndagîh, adîn-ieh vad rîstagân lâlâ-hanjiṣḥnîh, adîn-ieh vad avŏ maînûgân barâ vieḥâriṣḥnîh.

<sup>1.</sup> Generally written result—2. DP. adds J—3. DP. 1404190.

(12) कित्तिरं तेन्तिरक्त तका काकान के प्राप्ति कितार क्षेतिना कितार के कित

CHAPTER XXXVII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

مدا مدواه (5) هاماه شه برمه وردما مهاه (1) مراها هامه راها هامه رهاه ما ماهاه هامه راها هام راها هامه راها هامه راها هام راها هامه راها هام راها هامه راها هام راها هامه راها هامه راها هامه راها هامه راها هام راها هامه راها هام راه

xxxvII. (1) 15-ûm fargard, Ad-fravakhsha, madam 7 pâhlûmîh i daêna andar'z. (2) Fratûm, hamîh levatâ dâdâr, Spenâg-

<sup>(15)</sup> Madam nikûhîdan î baên dûşh-ahû dravandân avô dravandtar havând, avô maînûgân min dravandân; va haît mûn, âkhar-ich min bûkhtan î avârîgân min dûşh-ahû, va 3 lêlyâ dûşh-ahû pajîdan, âkhar min zak 3 lêlyâ dâdâr ŏlâ-şhân-ich min zak anâgîh bûjînîdan, va ŏl nêvagîh yehamtûnêd. (16) Denâ-ich, aêgh Zaratûhşhtra pûrsîd min Aûharmazda, aêgh: "Chîgûn haker-ich, Aûharmazda! şhaêdâ a-şhanâg hû-khûdâî yehevûnt havând? chîgûn-şhân baên gêhân mînênd, aêgh-şhân nêvagîh ajaşh yehevûnt?" (17) Afaşh gûft Aûharmazda, aêgh: "Yehevûnt havând şhaêdâ, Zaratûhşhtra! dûşh-khûdâî, lâ hû-khûdâî; pavan-ich mizd zak î yaşharayîh kâr frâj yehabûnd.

<sup>(18)</sup> Pâhlûm yaşharâyîh haît âzâdîh.

<sup>1.</sup> DP. 1000-2. DP. omits.

(9) बिल्लेक तकित त्याति नेताति । व्यात की त्रितिक है। विलेक ने तिनिक के विलंक के विलंक के विलंक के विलंक के विलंक ने विलंक के विलंक ने विलंक के विलंक के विलंक ने विलंक की विलंक ने विलंक के वि

Maînûg, pavan nyôgshîdan, âmûkhtan, var'zîdan zak-ash daêna; denâ-ich, aêgh padash yehevûnêd bûkhtagîh zak î shapîr dahishn min Aîb-dad. (3) Dadîgar, madam jvîdâgîh î min merenchînîdâr Ganrâg-Maînûg, nikûhîdan zyash min tarmînishnîh va drûjanîh, rôeshâ zyash kolâ âhûg. (4) Sadîgar, vaêrâstan î haêm pavan hû-mata, va hû-ŏkhta, va hû-varshta; va denâ-ich, aêgh: "Mûn lekûm denâ mânsar lâ aêdûn var'zêd chîgûn mînishn va gûbishn, ash lâ ŏlâ-shân khelkûnd rŏshnîh, lâ khelkûnd zak î pâhlûm ahvân; anâg haît vad avŏ zak î afdûm." (5) Chahârûm, madam pâhlûmîh i kh vêtûgdas chîgûnîh, mûn amat khûdash-dahishnîh; afash dâdistân yehabûnt î nafshâ zâgîg vêhîh ŏl zâgîg paêdâgîh; patvandishnîh va suturishnîgîh va kârîgîh va sûdîgîh va khûdash-dahishnîh kh vêtûgdas. (6) Fratûm, dâdâr Aûharmazda pavan abîdarîh i Vohûman î fratûm zâg var'zîdan, va min zak î var'z-yehevûnîh maînûgîg va stihîg dâm, rûbâgîh

va kabed padvandîg, chîgûn min rŏşhnîh barîşh, min barîşh fîrôg, min fîrôg bâm yehevûntan; pûr rûbişhnîhâ vistardan va ŏl fraşhagard padvastan mardûm; pavan-içh maînûgîg va stihîg vidârîgîh î baên maînûg va stih, Spendarmad zak amîdarîg gadâ padîrûftârîh vâspûhargânînîdan. (7) Panjûm, madam vabîdûntan dâşhtan î zak î ahû-âŏmand va ratû-âŏmand dastôbar; nyôgshîdan zyaşh âmûg, va padaşh ŏl Aûharmazda; va dastôbarîh nêvag kirfag mizd zak î pâhlûm ahvân padvastagîh. (8) Shaşhûm, madam stâyişhn, nîyâyişhn, yazişhn î dâdâr Aûharmazda; va denâ-içh, aêgh Vohûman frâj hanpûrsagîh yehevûnêd, afaşh khratû i sûd çhâşhêd, aêgh: "Khvâstâr lak havâ-âe ŏl rûbân amarg-rûbişhnîh, Zaratuhşhtra! aêgh Aûharmazda dâmân khûdâî, va anşhûtâ şhnâyişhn var'zişhn zak î ŏlâ nîyâyişhn farmân padmân. (9) Madam khûdâyîh î Aûharmazda pavan-içh mizd pûhal yehabûnt zyaşh baên

<sup>1,</sup> DP. אין בי שוועלי פי אוועלי אוט אל אלב DP. adds ו —3-3. DP. adds ליים בי אוועלי בי אוועלי אוט אל אלב DP. adds יים. DP. adds ווס

- क्षण्यात ज्याति क्षण्यात क्ष्मण्यात क्ष्मण्यात क्ष्मण्या क्ष्मण्या क्ष्मण्या विष्ण
  - उट ए ततत्त्रताले ।तत्त्रा क्ष्म तात्त्रा क्ष्म व्याप्त क्ष्म क्ष्म हि । तत्त्रत्य प्रमाण्या क्ष्म क्ष्म व्याप्त भाष्या । विक्ष्मता ए भाष्य क्षम व्याप्त । । । असे ब्रमाखा ए सम्माण ए व्याप्त । । । असे ब्रमाखा ए सम्माखा ।
  - दि तामा। ताम। विशेष क्षेत्रका विशेष विशेष विशेष । ति विशेष विशेष

8 [1607] 200 mg 2000 egg. (13) .

hû-a<br/>ŏbâmîhâ, zak î gêhân va<br/>êrâstâr, î sarîtar vişhûftâr î Sûd-â<br/>ŏmand.

- (10) Denâ-ich, aêgh: "Pavan bûndag-mînishnîh denâ î li â-yazishn hamîshag gareftâr yehevûnih, Spîtâmân!"
- (11) Va madam yehabûntan î Aûharmazda ŏl dâmân zôr, zak î zôr nîvârûn, va tarmînîdan î Ganrâg-Maînûg afaşh afzârân ; Aûharmazda va dahişhnân zak tar-mînîh lakhvâr avô Ganrâg-Maînûg va shaêdân kâda, mûn zak î shaêdândâd, vaşhtan.
- (12). Madam stâyishnîh i Zaratûhshtra den $\hat{a}$ -ich, aêgh: "Lak hav $\hat{a}ih$  sûd-âŏmand, va lak hav $\hat{a}ih$  dastôbar va pad, va pavan lak haît zad î d-âŏmandân, va dûst lak aêdûn haît Vohûman."
  - (13). Pâhlûm âzâdîh yaşharâyîh (haît).
    - 1. DP. שעישישיי---2. DP. שובישיטיי

### CHAPTER XXXVIII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

مهمار رسد وهاوا در مهرسته د همهرم ه مهمه د د در رماه س مهمس د در مهراس و مهماه مهمار در مهرست ا در مهرسا المر و مهما المهرسا المر و و همه المهمار المهم سهما در المهمار و المهمار المهمار و المهمار

न्धि १ पके मा वार्षे नेपाड्स । (4)

XXXVIII. (1) 16-Ûm fargard, Kâm-namêz, madam fravâftan î öl kadârchâî bûm, pavan nêvag-kh hishnîh i gadâ; denâ-ich, aêgh: "Ana-khursandîhâ mân, Zaratûhshtra! lâ pavan jûshishn î lanâ, amat lâ lak shnâyênd nafshâ, lâ aîrmân, lâ ham-hakhag, lâ vârûn, lâ sâstâr î darvand mûnshân zak î şhaêdân yazêd, min hanâ î lak â-yazishn va nîyâyishn." (2) "Va aêgh, amatich, min lanà dûr havâih, adîn-ich min mendavam î lanâ lakhvâr al yekavîmûn; va amat-ich-at mendavam î stih lâ khûp aistâd, adîn-ich lanâ â-yazêsh, afamân frinâmêsh." (3) Denâ-ich, aêdûn aêgh-aşh haît kâmag, Ganrâg-Maînûg, aêgh: "Al aîsh âyaz-ae, va al frinâm-ae ŏl Amesûspendân; va al latamâ ahûîh, va al ratûîh; aêgh khûdâî va dastôbar al yakhsenunând, afaşhân lâ kâmag î yaşharâyîh î pâhlûm."

<sup>(4)</sup> Va denâ-ich, aêgh: "Tang maîrûgîh va kam kh astagîh,

<sup>1.</sup> DP. 11001/20-2. DP. 1100; and adds 1017-3. DP. adds 91-4. DP. 40

(8) उस मेहत्येत(तेगा। त त्यात्मि मेता ना मताह पुत्र तामा हा। मितान मेह पुत्र तामा हा। मितान मेह पुत्र तामा हा। पुत्र ताम हा। पुत्र तामा हा।

min kam-rûbishnîh î gabrâân î khûd-râmînîdârân âgâs hav $\hat{a}ih$ , Zaratûhshtra! mûn havâih a-kh $^{\text{v}}$ âstâr den $\hat{a}$ , aêgh-at a-tûbân-îgîh m $\hat{a}$  lâ khavîtunih; va khadîtunam lak zak î gar $^{\text{v}}$ zişhn gûbishn î ajat âmârag bavîhûnam." (5) Va den $\hat{a}$ -ich, aêgh: " $\hat{A}g$ âs hav $\hat{a}ih$  kâmag râmînîdârîh lan $\hat{a}$  mûn Amesûspend hav $\hat{a}$ îm, va yehabûnîm ŏl lak râmînîdârîh î zihih; afat yehabûnîm  $\hat{a}z$ âdîh mûn dûst ŏl ŏlâ î dûst yehabûnêd."

<sup>(6)</sup> Madam yehamtûnêd î baên aŏbâmân, arvandân mûn sûd-âŏmand havând pavan âmûkhtishn var'zishn î khratû, ajshân vâlîd yekavîmûnêd zak î garshnân tishn; ŏld-shân min bûndag-mînishnîh avâgîh frâkhûnênd gêhân î yasharâyîh, va tangîh ŏl drûj yehabûnd, va yehamtûnêd aŏbaşhân sûd î min frârûnîh. (7) Va denâ-içh, aêgh zak î dûsh-stakhmag pavan zak î nafshâ kûnishn frûd, mûrd yehevûnêd. (8) Madam hamaêstârînîdan î sarîtarân hamâî pavan and-chand zôr haît,

سع کو د سرسرمس کارمد وها آر عسردرها و عبد سرمه

त्राम स्था करा ताला करा है। किया माराना करा है। करा निर्मा ताला है। करा निर्मा है। विर्मा करा निर्मा करा निर्मा है। विर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा है। विरम्भ निर्मा करा निरम्भ करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा करा निर्मा करा निर्म करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्म करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्मा करा निर्म करा निर्मा करा निर्म कर

المفهم الم حدد ر وصمه ممالاتها الح حدد فما مه (17) ا راهای شنان المرفه الموران المرفان المرفت الموران المرفان المرفت الموران المرفان المرفت المرفق المرفت المرفق ا

aêgh zak î hû-khûdâî, mûn-aşh dastôbar Mânsar-Spend, madam aeşhma şharîtâ yehevûnêd.

<sup>(9)</sup> Madam stâyishn î vaêrâstârân denâ-ich, aêgh: "Vâvarîgân pavan khûp shnâsagîh, pavan-ich mitrô, zak î mûn vinâskârân pâdfrâs vabîdûnayên pavan hanâ dârishn, aêgh shnâsag mitrôpân." (10) Va madam nafshâ î kadâr-châî dâdistân, denâ-ich, aêgh: "Pavan Rashnû zîvînishn mûn yasharûb, va mûn-ich dravand; aêgh kolâ aîsh pavan dâdistân-âŏmandîh yakhsenunishn." (11) Va denâ-ich, aêgh: "Pavan nêvag nafshâ dârishn, mûn-ash nafshâ rûbân min dravandîh bûjîd yekavîmûnêd." (12) Denâ-ich, aêgh: "Aêdûn lak dastôbar zak î nafshâ daêna avêzag."

<sup>(12)</sup> Madam nîşhân î drûj, khastag Mânih, va dravandân zyaşh nyôgşhâg zanişhn, zak-aşh min ŏl $\hat{a}$  î dahyûpad mad. (14) Va den $\hat{a}$ -içh, aêgh: "Dravand mûn zak î li gêhân yehabûnêd ŏl zak î kaênîg Aharman lâlâîh

هادردا محموسه شم اوت محماه والمعادي وماده وسه ها المحرمه الممرح معاده المعادد والمعادي هماه ها العاد الحماه المعادد المعادد المعادد والمعادد والمع

אין ופטאוטיי ר מו מטפות און אופנו ר מטפונאו % (18). אין ופטאוטיי ר מו מטפות און אופנו ר מטפונאו %

astînîd yehevûnêd, zak î benafshâ-rêsh shaêdâ, aêgh rûbâg kard yehevûnêd pavan margîh î zak î yasharûbîh i gêhân mûn stâyêd." (15) "Zak î yasharâyîh yazishn lâ aêdûn zak, Zaratûhshtra! stâyêd, ratû-îh î gêhân ân aêgh yemellûnêd, aêgh: 'Pavan ratû-îh va dastôbarîh li shapîr, shapîr shâyîm, va lâ aêdûn zak, Zaratûhshtra! mûtrishn barâ janbînêd öl mardûmân; zak öl ölâ-shân yemellûnêd, hamâî zahishnîh ajash yehevûnêd; va ölâ-shân mûn barâ janbînêd mûtrishn zak ŏlâ-shân âkhar mînênd, zak î shaêdân yazishn pâhlûm yehamtûnêd.'" (16) Pavan padîrag yehamtûnishnîh i Sroshaharde, khûdâî ŏl ŏlâ tanû pavan bêsh, zak khûdâî mûn denâ pavan hû-zîvishnîh pânagîh, lâ pavan dûsh-zîvishnîh, va pavan kadâr-châî zimân bêshûdâr i dravandân.

(17) Madam nafshâîh î daêna hâkhtârân, kirfag î hâkhtagân. (18) Madam nîshân î afdûm aŏbâm î Zaratûhshtra-ân, mûn

<sup>1.</sup> DP. 40104 5pm

त्याक क्षिण्या । काल्य हि त्येश ज्याह में क्षिण्यं भेम ज्याक्ष में क्षिण्यं है। ज्या हा। हिल्म क्ष्या । विश्वम प्रविधाल विश्वम विश्वम । विश्वम प्रविधाल विश्वम । विश्वम विश्वम विश्वम । विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम । विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम । विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम विश्वम । विश्वम विश्व

hazangrôg-zîm. (19) Den $\hat{a}$ -iệh, aêgh ŏl khûdâyîh madam a-ârmênd, va mûn Kaî va Karap havdnd, zak-iệh î dûşh-khûdâîtûm pavan matâ mûn min zak î sarîtar kûnişhn, zak pavan gûbişhn merenchînênd zak î mardûmân ahvân, va merenchînênd zak î nafşh $\hat{a}$  rûbân—merenchênd zak î ast-âŏmand gêhân, mûn-şhân dar-hamag, min yaşharâyîh jûşhagtar ; khûdâ-yîh-iệh daşhnag srâyişhn baên ahvân, min zak î sarîtar farmân, amat zak î avârûn yehabûnd, va âmûkhtagân ŏl $\hat{a}$ -ṣhân ŏl zak î afdûm avispârênd ŏl drûjag mân.

<sup>(20)</sup> Va latam*d*-ich, madam stâyishn î Frayânagân dû*dag* yeme*ll*ûnê*d*, aêgh: "Lâlâ yehamtûnê*d* yasharâyîh, S*p*îtâmân! min nêpân va napatân î Tûrân; va amat han*j*î*d* pavan Frayânagânân, gûft aê*d*ûn chîgûn pavan Tûrân yehevûnt; ŏl*d*-shân pavan bûndag-mînishnîh *av*â*g*îh frâdînênd gêhân î yasharâyîh, va tangîh ŏ*l* drû*j* yehabûnd; ham ŏlâshân madam

गान क्षेत्र दिलायाना विरायन व्यापन क्षानामान वार मीत्रमा محسدم ولم ما شماه بالمال الله الله الله المالم

ساه سال د لو المحال الله المحال الله الله الله المحال المحال المحالي المحالي المحالي المحالي المحالية क्षित हो भी कि ला त्रिक कि तमा हो। तुर हो तमा हो। לישו שישישי ביוטיפוע ושו אוטי ול לף פון שובטר פוש לבנישטר त्ता हा। द्रम १००५ मध्या मध्या के मध्या भी १००४ वर्ष د ندویهها د به لدور اله همون سال ساله و موها معدا न ना का महाता वहा भारता वहान है है ने त्या तारा में कुम भन्ने तार है। प्राप्त मार्थ प्राप्त मार्थ प्राप्त भन क मामान क

**元 でき は アルトルのの フ これのの 本 (53)** माना।। त्री।।।हण्य भा कामाना । मान्तान्त्र क्षात्रका ।।।

pavan Vohûman mînênd, Zaratûhşhtra! ŏlâ-şhân râmînîdârîh pavan gûbishn zâyêsh min lana, mûn Amesûspend havaîm, aêgh barâ bavîhûn."

- (21) Dena-ich, aêgh: "Hanà î lak ràdîh haît mûn Amesûspend havaîm, mûn ŏl lak râdîh vabîdûnayên, ôl lanâ kard yehevûnêd." (22) Madam stâyişhn î Vişhtâspa denâ-ich, aègh: "Şhnâyînîd lak baèn ahvân pavan râddahishnîh Kaî-Vishtâspa, mûnash ôl lak pavan tangîh frâj rasishnîh haît pavan zak î Vohûman khûdâyîh, frâdînîd ölâ Vishtaspa gêhan î ast-avmand î yaşharayîh; ŏlâ mînesh, khûp ham-hakhag, dûst avêzag, Zaratûhshtra! mûn Kaî-Vightâspa; aêdûn zak Kaî-Vishtâspa î kârîg, î amat stâyêd daêna hamdemân hanj vardêd, aêgh-shân barâ öl daêna hêtyûnêd."
- (23) Madam hâkhtan î Spîtâmân öl daêna, denâ-içh, aêgh: "Aêdûn yemellûnêşh avô Spîtâmân, 'Yaşbarâyîh stâyîd pavan

همه سه حد د درمهم راسم همه سه مدر برمهم راسم المالم المال

ताला। हि हीम कितन्तु मा कित्ना दिशितिक। मैंथ तिला।। विकास में तिला।। हि हि ज्यातिक। मितकिक अभ । विकास में तिलाक। मितकिक अभ । विकास में तिला ने विकास में तिलाहिक प्रति के अभितातिक। विकास विकास

frônâmishn î kabed î madam pavan mînishnîg, afatân dahishn barâ vichînishn mûn-ich a-dahishnîh; pavan-ich ŏlâ-shân kûnishn lekûm yasharâyîh ŏl lekûm yehabûnt mizd, munash yehabûnt kabed Aûharmazda zak mizd.'" (24) Madam afdîh î 4 î Aûharmazda yehabûnt jîvâg, tamâ aêgh Vohûman khûdâyîh, va tamâ aêgh Aûharmazda mâhmànîh, va tamâ aêgh daêna levatâ bûndag-mînishnîh, tamâ aêgh zak î râdân rûbân.

<sup>(25)</sup> Madam andar'z î ŏl Zaratûhṣhtra pavan gûftan î  $\delta l$  mardûmân vabîdûntan î padmân, şhedkûnā a-padmânîh, î kh'êṣhîn $\mathbf{i}$ dan î râdîh levat $\hat{a}$  aîr-mînişhnîh va dânâg padmân î pavan kirfag. (26) Va den $\hat{a}$ -ich, aêgh: "Mûn mînişhnîg tanû pavan hâvişhtîh barâ ŏl lak yehabûnêd, ŏl ŏl $\hat{a}$  lak-ich pâhlum zak î nafṣh $\hat{a}$  î dâdan barâ yehabûnêşh; va kh'âstîh  $\delta l$  ŏl $\hat{a}$  yehabûnêşh mun  $\delta l$  lak yehabûnâd kh'âstîh, m $\hat{a}$  aêdûn lak rûbân pâhlûm, âî yaşharûb Zaratûhṣhtra! amat aêdûn

3 में के क्षां हु में के तिष्ठा क्षां हु के कि विष्ठा क्षां भी का विष्ठा विष्ठा का विष्ठा विष्

ക ഹാന്യൻ 16ന എക്കെ പ്യൂഫ് (31)

### CHAPTER XXXIX., VARSHT-MÂNSAR NASK.

ماه ها ماها ها ودها (ح ماها الله الماها ها ودها الله ماها الله الله ماها ها الله ماها الله ماها ها الله ماها ا

xxxix. (1) 17-ûm fargard, Spendmad, madam aêgh Aûharmazda dâm pavan dânâgîh yehabûnt, pavan râstîh yakhsenunêd. (2) Denâ-içh, aêgh kolâ aîsh mendavanı pâhlûm mînishn pavan dastôbar î ahû hûzvân, pavan dastôbar î

vabîdûnayên." (27) Va denâ-içh, aêgh: "Denâ î li daêna pavan khratû, pavan-içh mînişhn, barâ viçhînêşh." (28) Denâ-içh, aêgh, zak mûn pavan yaşharâyîh âvâyad-vandîh min kardan, aşh pavan kirfag kard dahişhn şhapîr yehevûnêd. (29) Va denâ-içh, aêgh mûn kirfag bavîhûnêd, kirfag min a-vinâsîh bavîhûnêd, a-vinâsîh â-yâvêd; mûn ŏl yazadân râd, aşh min yazadân râdîh a-nasînişhn. (30) Denâ-içh, aêgh: "Denâ zak mizd î âgâs havâ-ôm, mûn yehevûnt havând, va mûn-içh yehevûnd, mûn-içh haker-içh yehevûnd."

<sup>(31)</sup> Pâhlûm  $\hat{a}z\hat{a}d\hat{i}h$  haît yaşharâyîh.

उसे स्मित् भारत्वा तिक कर्यात उतातक क्षातिक क

عب عبه ما المرام المرام (8) ه عاماه المرام عبه الما المرام عبه المرام عبه المرام عبه المرام عبه المرام عبه الم

mînishn dâshtan, stih jûshâram râî hích afzârân î tanû baên ahû lâ drûkhtan. (3) Vâ aêgh ahû hamâî râst hûzvân haît, amat drûjan yemellûnêd pavan hûzvân, zak mikıyâ mûn ŏlâ lâ hêmnunîd pavan ahû, min hanâ-içh amat min harvispa tanû hûzvân fratûm yemîtûnêd. (4) Ŏl lak yemellûnam, Spîtâmân! aêgh aêdûn pavan hûzvân yemellûn-de chîgûn pavan mînishn mînih, va pavan bûndag mînishnîh pavan kolâ 2 yedâ kûnishn var'zêsh." (5) Va denâ-içh, aêgh mûn aêdûn vabîdûnayên zak far'zânag, va zak abû î yaşharâyîh pavan dânâgîh; va mûn zak î mad yekavîmûnêd vabîdûnayên, zak lâ mad yekavîmûnêd râî barâ nigîrêd. (6) Va hanâ-içh, mûn zak î khavîtunêd vabîdûnayên, zak î lâ khavîtunêd madam lakhvâr pûrsêd, aşh afzûnîg maînûgîh dânâgîh pavan tanû mâhmân yehevûnêd.

(7) Madam yehabûntan î ôl aîyyârîh mardûm gaŏspend, öl aîyyârîh gaŏspend râmishn vâstar-içh. (8) Va denâ-içh, aêgh

तित तत्था त तम् केति है। त्रिक का कात काता है। तित्व काता काता त्राहिक का काता काता है। तित्र काता काता है। विशे का काता काता काता है। विशेष के काता है। विशेष

उट भा क्षेत्रहित मात उत्तित्तक । काला हक्षेत्र । विकार । विका

vinâsênd Vadag shaêdâ va dravand mardûm, lâ vinâsênd yasharûb mardûm va hû-dânâg Amesûspend. (9) Denâ-ieh, aêgh: "Pavan kûdag tûbânîgîh min kirfag al mang, aêdûn pavan rabâ tûbânîh kabed kirfag yehevûnêd. (10) Denâ-ieh, aêgh nêvagîh hamâg ŏl shapîrân yehabûnêd, va sarîtar lâ frâj-hastan î yazadân yekhsenund.

(11) Va madam yehabûntan î öl vichârishn î padkârdârân, paêdâginidan î bûkht aîrikht, hûzvân râst gûftâr; va var î nimûdâr bûkhtan aîrikhtan, mun ölâ î râst hûzvân padîrûftag, afash gûbishn rûbâg vabîdûnayên, ash baên gêhân dînâ vakhshînîd, mûst kâhînîd yehevûnêd. (12) Denâ-ich, aêgh âtâsh vichârishn barâ yehabûnêd öl padkârân, aêgh bûkht va aîrikht paêdâg vabîdûnayên; amat-ash zak mûn stawar bûndag mînishnîh va yasharâyîh-ich padash var sardâr;

ر که واق سوم رودلود سهمار سهاره دراهم دراهما که در رولود در را ه

### CHAPTER XL., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- क्षिण्यक्ष त निवर्ष क्षेत्र क
- وهنای (و) همه حد د شاه به دری هشهه المهده در عادر المهره در عادر المهرب در عادر (و) عبد دری المهرب در عادر الم

va zak kabed, amat nigîrênd, aşhân hêmnunêd dravandân zak nîrang î var.

- (13) Pâhlûm haît yaşharâyîh âzâdîh.
- xL. (1) 18-ûm fargard, Yezîg, madam aêdunîh î aêvar va var-âŏmand paêdâgîh dakhshagîh madam yehevûnêd tanû-î-pasîn (2) Madam mas shekûhîh kirfag maînûg, zakich î kirfag-gar mardûm. pavan padash mâhmânîh î zak maînûg. (3) Denâ-ich, aêgh pavan frashagard zimân stâyênd, va aûshmûrênd, va var'zênd daêna î Mazdayasna; zak î shaêdân pavan fradîptârîh, va âkhar mardûm-ich î dravand, min zakî shaêdân fradîptag î gûft aêgh 'lâ yehamtûnêd.
- (4) Madam pîrûjîh î yazadân madam şhaêdân pavan a<br/>ŏbâmân frajâm: (5) Fratûm, zak î amat mar<br/>dûm bûkhtagîh î min

مر دروا المومدها د مورد ا سرطها د ها مدده ما درول ها دروا . (وا علم ها والحرف المدهما د ما المومده المورد المركب المورد المركب المورد المركب المركب

dûşh-ahû râî daêna Mazdayasna stâyênd; zak î amat yaşhtô-fravâhar Spîtâmân Zaratûhşhtra ŏl râm malkâ Kaî-Vişhtâspa mad. (6) Dadîgar, amat amâvandîh va pîrûjgarîh î khûdâyîh nevag lakhvâr ŏl daêna padvandîhaît; va mardûm zak râî lakhvâr ŏl vêh-daêna yehamtûnd; va denâ yehevûnêd pavan nazd yehamtûnişhnîh î Zaratûhşhtrîân Aûşhîdar, amat Chitrag-Myânô î yaşharûb yehamtûnêd. (7) Sadîgar, amat mardûm khûrsandîhâ daêna î Mazdayasnân stâyênd, va dená yehevûnêd pavan Aûşhîdar-mâh î Zaratûşhtân yehâmtûnêd. (8) Chahârûm, zak î amat kolâ aîşh pavan kâmag daêna Mazdayasna var'zând, zak zimân yehamtûnêd sûd-âŏmand pîrûjgar fraşhagard kardâr Saŏgshâns î Zaratûşhtrân; denâ yehevûnêd sar-âŏmandîh avartûm pîrujîh i yazadân.

(9) Madam pûrsîdan î daêna min ŏlâ î daêna-âgâs, dânâg aêrpat, va nyôgṣhidan î ajaṣh, va hû-zinhardan î pavan dânâgîh.

هما المادئ الما

<sup>(10)</sup> Madam pâhrîj î min nihân-âŏmandîh î fradîptâr nîyâzângar yashar-môg. (11) Denâ-ich, aêgh: "Al-ich lak pavan nigûn hared-îh pavan âmûjishn i fradîpênd; aêgh-at aêdûn barâ fradîpênd ŏl hared î nigûn neflûn-âe î haît dûşh-ahû."

<sup>(12)</sup> Madam yeham-tûnêd î mardûm pavan khratû, hûnar, daêna, pâyagîhâ ŏl yêzata¹ dânôgîh¹. (13) Va dend-ich, aêgh: "Pavan zak râs, amat⁴ min baên dâmân, dend-ich yehabûnt î vidarg anṣbûtâ baên aŏbaṣh sharîtunt; aêgh Ganrâg-Maînûg a-mânâg avispârînâg stardgar Akôman ràî, amat mardûm ŏl apâ-râsîh zak î sarîtar daêna shiglinênd." (14) Denâ-ich, aêgh pavan zak î far'zânagîh khûdâyîh afdûm kolâ aîsh ŏl zak râs rasênd. (15) Va denâ-ich, aêgh mûn frâj apâ-bînîh kirfag ayôv vinâs vabîdûnayên, pavan hanâ yakhsenunishn aêgh-aşh mînishnîg kard aêgh mardûm âkhar min zâyishn pâhlûm mendavam î yŏşhdâsrîh î min vinâs.

<sup>(16)</sup> Denâ-ich, aêgh khûrishn dârishn î âsrûvân madam vâstryôshân (17) Denâ-ich, aêgh âr'zûg pavan ràmishn va zôr î mardûmân min Hvardad Amûrdad gaŏspend. (18) Madam stakhmagîh î aeshma va arêshga va nasînishn î kolâ 2 pavan Bûndag-mînishnîh va Vohûman-dârîh. (19) Denâ, aêgh: "Li kard yasharâyîh daêna vandag î a-ham-dahishn, va hamâg mardûm nafsha tanû baên ŏl zak vandag kônishn; ajash amargîh akâmag kh'ahîshn hamâg mardûm kâmag khûdâyîh, va hamâî sûdîh ajash yehevûnêd." (20) Denâ-ich, aêgh zak gaŏspendân pâhrîj tarsagâsîh Aûharmazda haît.

<sup>(21)</sup> Madam rabâih î yaşharâyîh dend-içh, aêgh ajaşh zerkhûnî-haît, avaşh kh ahîşhnân avartûm pâdakhshâyîh baên zak î pâhlûm ahvân; bavîhûnastan î mardûmân zak rabâih. (22) Madam stâyişhn î fraşhagard zimân dend-içh, aêgh pavan zak zimân zak î padaşh gûmânîg havdınd, hamâg ŏl î

तितित्ता तिक्षित्त त्या विष्टित । विष्टित्त विष्टित । विष्टित विष्टित

âṣḥkâragîh ṣḥarîtunîhaît afdûm ar'jânîgân mizd va pûhal. (23) Madam dâdîgîh î zak î pavan Vohûmanîg viṣhûpiṣhn, î benafṣḥâ haît ahû î ârâyiṣhn; denâ-iẹh, aêgh dravandân zak zimân min nafṣhâ dravandîh âgâs yehevûnd, amat-ṣhân tanû viṣhûft. (24) Madam merenchînîdan î dravandân kirfag, zak-ieh î nafṣhâ rûbân, va zak-ieh î maînûgân ahvân, va zak-ieh î ast-âŏamand tanû. (25) Va denâ-ieh, aêgh pavan fraṣḥagard hangâm nazdîh yehamtûnêd khûdâyîh levatâ dânâgih ŏl ŏlâ î ṣḥapîrtûm min mardûmân; afaṣh padmûjî-haît zak gadâ mûn padaṣh zadârîh i sarîtarân va vakhṣhînîdârih î ṣḥapîrân yehevûnêd; va yehamtûnêd ŏl zak î ŏlâ aîyyârân far'zânagîh î pavan Vohûman.

<sup>(26)</sup> Den $\hat{a}$ -ieh, aegh ŏ $l\hat{a}$ -shân hav $\hat{a}$ nd î vakhshînîdâr î rûjân, va ŏ $l\hat{a}$ -shân hav $\hat{a}$ nd sûd-âŏmand pavan matâ; va ŏ $l\hat{a}$ -shân âyîn aegh yehevûnt yekavîmûnd hamaêstâr î ŏ $l\hat{a}$  î aeshmagûn mardûm.

ورد) المه سه ها و د مه مه ها شدشون المالية ا

प्रिक्श । तिश्व क्ष्मित्र क्ष्मित्र क्ष्मित्र क्ष्मित्र क्ष्मित्र विश्व हे (58)

8 - 10 mg/ - 1000 1100 6/200 (29)

## CHAPTER XLI., VARSHT-MANSAR NASK.

<sup>(27)</sup> Va denâ-ich, aêgh pavan zak akh akhtâ pavan ham-kâmagîh lâlâ vabîdûnâñd, aêgh pavan ham-dâdistân î kh'êtûgdas vabîdûnâñd; va pêsh nêmag î rûj lâlâ zerkhûnd raŏshan pavan mîyân i rôê, bûland, navêndag, arûs, va rŏshan, frâj paêdâg, 3 naêzag bâlâî, nıûn dêrangîh î 3 nâî, pavan lâlâîh lâlâ vakhshênd; va âkhar min naêmag î yôm rânagîh âmûkhtênd; drûj barâ debrûnãñd î khaye-bîd pêsh.

<sup>(28)</sup> Madam ayîvîyâsâ $\check{o}$ ganênd a $\hat{e}$ gh kh $^{\mathsf{v}}$ êşhkârîh vabîdûn $\tilde{a}$ nd, va a $\hat{e}$ dûn harvispa n $\hat{e}$ vag hav $\hat{a}$ nd pavan khadîtuntan.

<sup>(29)</sup> Pâhlûm haît âvâdîh yaşharâyih.

XLI. (1) 19-ûm fargard, Ad- $m\hat{a}g$ - $y\hat{u}v$ , madam pânagîh î pânag ŏl pânagîh nîyâzân î frashagard. (2) Madam hêmnunînîdan lâ-shâyaîdan î ŏl $\hat{a}$ -shân mûn ŏl bûn chim î hêmnunishn

क्षेत ताकाकि न स्ट्री।। ताका न क्षेत्रका कि न क्षेत्रका कि न क्षेत्रका कि न्यू .

व्हाम होता है। में तम्लाह के तिम्हित । सक्तान के ए होता है। के तिम्हित । से तम्मित । में तम्मित । से कात्मित हु। । से कात्मित है। । से कात्मित है। । से से कात्मित है। । से से कात्मित । से से से तिम्हित । से से से हिता । से से से हिता । से से से से हिता । से से से हिता । से से सिता । से से से हिता । से से सिता । से से सिता । से से सिता । से से से से से । से से सिता । से सिता । से से सिता । से सिता । से से सिता । से से सिता । से से सिता । से से सिता । से सिता । से से सिता । से सिता

lâ mad yekavîmûnd, pêşh min dânişhnîg aûstîgânînîdan zya-şhân madam haîtîh î dâdâr, î haît bûn çhîm î hêmnunişhn.

(3) Madam garân vîmârîh î daêna min ŏlâ î dravand dâtôbar, mûn pavan dâtôbarîh gâs rêzîdan a-dâdistân, sarîtar-kâmag, khratû dûşhman; afaşh min râstîh rêşh, va min râstân bêşh, afaşh Ganâg-Maînûg padaşh mâhmân; daêna sûdîh va rabâ mizdîh î râst dâtôbarân, kâmag madam-barişhnîh î ŏl sardârîh pavan frârûnîh. (4) Va madam jvîdâgîh î min dûstîh îdravand, dûşh-khratû î a-far'zânag, va a-kh'êşhkâr; mûn aeşhma va arêşhga padaşh avar-pîçh. (5) Va madam hû-pâdakhshâyîh î pâhrîkhtârân î nafşhâ chavarâ min avârûnîh, va dûşh-pâd-dahişhnîh î lakhvâr-âhûgân î min avârûnîh. (6) Va denâ-içh, aêgh dravandân benaf-shâ ŏl nafşhâ dravandênd, va dûşh-hûîg-înênd; pavan-içh zak amat-şhân garâmîg va min yaşharâyîh jûşhagtar; va khûdâyîh-içh î gaşhîg srâyişhn.

प्रिमा कार्मिके के क्षित कार्मिक के क्षिता कार्मिके के क्षिता कार्मिक के क्षिता कार्मिक के क्षिता कार्मिक के कार्मिक के कार्मिक के कार्मिक के कार्मिक के कार्मिक के कार्मिक क

<sup>(7)</sup> Va madam stâyishn î Zaratûhshtra denâ-ich, aêgh: "Lak shîrînîh va charpîh ŏl stihân nimûd yekavîmûnêd, lak zak daêna-sardârîh pavan Vohûman, lak havâih pavan yasharâyîh khûp shnâsag." (8) Madam stâyishn î Frashŏshtra garemôgîh î pavan kirfag sardârîh pavan frârûnîh, va âmûjishn nyôgshishnîh va râst-gûbishnîh, va pavan fshegîh gêhân var'zîdârîh, sûd tâshîdârîh, va lâ yehabûntan î sardârîh ŏl sarîtarân. (9) Madam stâyishn î Jâmâspa kârîgîh-ich dastôbarîh. (10) Madam pânagîh î dahishnân î shapîr min Vohûman; va zak-ich î yasharûbân rûbân Spendarmad-ich.

<sup>(11)</sup> Madam pâdfrâs î dravand, mûnash pavan khûdâyîh a-dâdîhâ mendavam yensegûnã. (12) Madam-içh garân pâdfrâs ì dravand i dûsh-mînishn, î dûsh-gûbishn, î dûsh-kûnishn, î dûsh-dîn, î dûsh-khûdâî baên dûsh-ahû. (13) Madam padvâchishn î amesûspendân  $\delta l$ 

## CHAPTER XLII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

Totatypaptes baran misq' i ash paripinast kpicaanqiniqan

Zaratûhhtra pavan mizd i ah bavîhhtnast, khhrsandînhdan î padah.

<sup>(14)</sup> Haît yaşbarâyîh âzâdîh pâhlûm.

xLII., (1) 20-ûm fargard, Kad-môî-ravag, madam bavî-hûnastan î kadârch-î ŏl rûbân tûshag, va pavan gûbishn î Şhat-ravir ŏl Zaratûhshtra, aêgh: "Aêdûn mîn-âe, Spîtâmân! aêgh Aûharmazda lak aîyyârînêd." (2) Dena-ich, aêgh dâmân î Aûharmazda pavan Hvardad zîvênd, pavan Amerdad amargî-hênd, va pavan Spendarmad Aûharmazda bûndag-mînishnîh, afash pavan Şhatraver pavan khûdaî yakhsenund.

<sup>(3)</sup> Madam bavîhûnastan î kh astag min frârûnîh ; va denâich, aêgh mûn min frârûnîh bavîhûnêd zak î min stakhmagîh î sarîtarân, ayôv hân paîtîyârag râî aŏbash lâ ayâvêd, adîn-ash pavan maînûg gŏharîg zak mizd yehabûnd, mas shapîr min zak

<sup>1.</sup> DP. 190901, Pers. heshtan, "to leave".

अक्षा हित्त क्षा क्षा क्षा का क्षा तिकात क्षा तिकात क्षा तिका क्षा तिका कि ति तिका कि तिका कि

- السرهام و مهدو الما مه ها ها المورد و مهدول المورد المورد
- मेर !ट्र मितना विता वा मुखा माला वा माला क्षित क्षित क्षित माला क्षित क

kh âstag. (4) Va madam gŏspend ar'jânîg î ŏl $\hat{a}$  âratêshtâr, mûn dâd frârûn aŏj, pavan kâm î yazadân aîyyârîh, va sûd î Aîrân, zanişhn kastârîh î ana-Aîrân yakhsenunêd.

<sup>(5)</sup> Madam gareftârîh î mardûm pavan andar'z farmân î yazadân râyînîdan, hand-chand-şhân min yazadân pavan dânishn zôr aîyyâr haît; kh'êşhînîdan zak-şhân zak î pâhlûm ahvân pavan râyînîdan î zak andar'z farmân. (6) Madam aîyyârîh î yaşharûbân pavan vidâr öl zak î pâhlûm ahvân min maînûg î dânâgîh, î khûdâyîh, râdîh, râstîh, Yaşharâîşhvang va Haŏma yêzata.

<sup>(7)</sup> Madam chim î gâm 3 min zŏta-gâs, Avistâg gûbishnîhâ, frâj sajîtûntan î zŏta, âkhar min yasht pavan âtâsh rôêshâ, pavan parvâchishn ŏl mayâ zŏhar-barishnîh; lâlâ hanjîdan î amêsûspendân hamâî hanjaman î ham-pûrsagîh î Zaratûhshtra rôêshâ, pavan 3 gâm min zimîg ŏl hvar-shêd pâyag, pavan hûmata, hû-ŏkhta, hûvarshta.

(13) तिस्ता कित्याक कित्या कित्य क

<sup>(8)</sup> Andar'z î ŏl Zaratûhshtra pavan-ich zak î âînînag i amesûspendân; aîyyâd-ich î âkhar min jvîdâgîh î min vînishn râî yashtan. (9) Va denâ-ich, aêgh ajash yehevûnêd hamgareftârîh î ŏlâ î hû-dânâg khûg va chîhar, pavan-ich pasijagînîdan î nafshâ kûnishn ŏl zak î ŏlâ âînîn. (10) Va madam hû-angûshîdagîh î Zaratûhshtra pavan-ich kabadîh î kirfag; denâ-ich, aêgh: "Aêdûn ŏlâ-shân kûnishn î var'zîdan, va mûn-ich var'zî-haît, harvispa lak pavan ŏlâ-shân yasharâyîh mizdîh haît, Zaratûhstra!"

<sup>(11)</sup> Va madam andar'z î ŏl Zaratûhshtra, denâ-ich, aêgh-"Shân tarsagâî yehevûnishn, aêgh-at mardûm tarsagâî yehevûnd." (12) Madam andâkhtan î rûjân shapân zamûn, hamâg ŏl hûchînîh î pavan kirfag; denâ-ich, aêgh mûn kh<sup>v</sup>îshkâr hamâî kirfag-gar; aêgh mûn chandîh tûbân kirfag vabîdûnayên, chandîh kâm mizd yehabûnî-hait.

<sup>(13)</sup> Haît yaşharâyîh pâhlûm âzâdîh.

<sup>1.</sup> DP. 4-wy hû-shandg.

# CHAPTER XLIII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- د دارمه المحاسر مدمه المحاسر مدمه المحرب دارمه المولام المولام المحرب المدر مدمه المحرب دارمه المحرب المدر مدمه المحرب المدر مدمه المحرب المدر مدمه المحرب المدر مدمه المحرب المدر حدمه المحرب المدر حدمه المحرب المدر المدر دهد الما المدر د دمه المحرب المح
- 1) Ale 1, 1 Ale 1, 2) & 3 (2) & 3 (4) Ale 10 Ale 10

xLIII. (1) 21-ûm fargard, Vohû-khshatra, gûft-aṣh Aûhar-mazda, aêgh: "Li yehabûnt, Zaratûhṣhtra! zak î ṣḥapîr khûdâî kâmag;" va denâ-ich, aêgh amat khûdâî ṣḥapîr kâmag pavan bâhar î gêhân ar'jânîg, mûn pavan bâhar î gêhân ar'janîg, [min bâhar zag-aṣh yehabûnî-hâît, ŏld gêhân-ich afzûn, va mûnaṣh, min bâhar dahiṣḥnîh, benafṣhd gêhân-ich afzûnîg] aṣh bâhar-yehabûn vichîdâr-dahiṣḥn; vichîdâr-dahiṣḥnîh pâhlûm kûniṣḥn, va avartarîh î kûniṣḥn min mîniṣḥn gûbiṣḥn.

<sup>(2)</sup> Madam aêgh pâhlûm kh astag bar î mayâ va zimîg va aûrvar; afaşh pâhlum kh ahyaişhnîh pavan daêna gar zishnîgîh, va khûdâyîh râdîh. (3) Madam bavihûnastan î min yazadân ayâft, pavan-ieh padkârishnîg gûbişhn î padvâkhtan î yazadân; zak î ar jânîgân ayâft padkârishn ar jânîgîhâ. (4) Madam zôr padvastârîh î hûşhîg aîyyâdîh va khratûîg viehîngarîh, aêvag ŏl tanid. (5) Madam hakhtan î maînûg sardârîh

<sup>1.</sup> DP. 412. The passage in brackets seems to have been written in the marjin in DM., and hence so also indicated in DP.

âmûr'zi<br/>shn agavîn baên garôdemâna, pavan n<br/>igîrîdârîh î madam dâmân î shapîr.

<sup>(6)</sup> Madam bavîhûnastan âmûkhtan î zak âkâsîh î levat $\hat{a}$  kirfag afzûn, a-vînişhn-ich vindişhn î kh'âstag padaşh yehevûnêd. (7) Denâ-ich, aêgh mûn tanû, pavan aîrîh va tarsagâsîh, barâ ŏl ŏld î râst daêna dastôbar yehabûnêd, pavan daêna frazânagî-hâit; afaşh avô ŏld î şhapîr vêhîh yehabûnt, ŏl yazadân râdîh kard yehevûnêd. (8) Madam yehabûntan î Aûharmazda mayâ va aûrvar, gŏspend, kâd $\hat{a}$  daêna dînâ parvardârîh, va nîvârdârîh, va padvastârîh î dâmân. (9) Madam âsânîh maînûg daêna mânsar, amat-aşh zak î dânâgîh hêmnun-işhnîg, î haêm î nêvagtar gabrâ yemellûnêd.

<sup>(10)</sup> Den $\hat{a}$ -ich, aégh dravand mûn fradîftârih ŏl aîşhân zak î âmûjêd, zyaşh pavan nafşh $\hat{a}$  âhû lâ hêmnunêd; amat-ich kabedân âmûjêd, padaşh hêmnunînêd far'jâm zak âmûg i ŏl

ולישיהו שלפישה ו החרבת לבו בחדשה ו וחאפטו האווחאו פטה בה.

- (11) Va madam pasâkhtan î mardûm stihîg pavan-içh tanû-î-pasîn pavan âtâsh va dsin î vidâkht; pavan stih bûkht va aîrikht î madam dînâ padash paêdâg yehevûnt; pavan tanû-î-pasîn dravandân rêshînîdan, yasharûbân râmînîdan. (12) Madam karîtuntan î Vohûman Ashaavhishta ŏl aîyyârîh pavan-içh bîm min dravandân, va madam kh'êshînîdan î zak î pâhlûm ahvân pavan yasharâyîh aê-vâçh. (13) Va denâ-içh, aegh hû-yâtûnishnîh ŏl garôdemâna gabrâân haît î yasharûbân; lâ aîsh min dravandân yâtûnishn.
- (14) Madam dûşhmanîh î Kaî vâêp-î Akht, dûşh-dîn•î tem ahû, ŏl Zaratûhşhtra, va şhiglinîdan î ŏl $\hat{a}$ , afaşh ham-gûnagân dravandân, pavan zak î Zaratûhşhtra vêîh, va dûşh-hûìgîh î kâdâ ŏlâ-şhân. (15) Madam bastagîh î Kaî va Karap mânişhn

min frârûnîh; den $\hat{a}$ -iệh, aêgh là stihân afzâyênd, va là maînûg ârâyênd; barâ gêhân kâhênd, maînûg vi\$\text{shûpênd}\$.

<sup>(16)</sup> Madam khûdâyîh ar'jânîgîh i Kaî-Vishtâspa rabâ hûnar va kardârîh râî, jvîd-ieh min avar-mânîh. (17) Madam stâyishn î Frashaŏshtra pavan yehabûntan zyash Hvôb pavan zannîh ôl Zaratûhshtra; stâyishn i Hvôb pavan bûndag tarsagâsih zyash (ŏl) Zaratûhshtra, va andar'z î ŏl Zaratûhshtra pavan pâdakhshâî kardan î Hvôb pavan kadag-bânûgîh. (18) Madam stayishn î Jâmâspa pavan gadâ khvâstârîh va dânâgîh î pavan khvêshînîdan î âzâdîh i kâdâ yasharâyîh, jûshagîh î pavan pâdakhshâyîh, va daêna aûshmûrdârîh, î pavan Vohûman farmân padash aîyyârîh î Zaratûhshtra. (19) Madam stâyishn î Maîdôgmâh pavan padîraftan vidârdan zyash, vidârdan zyash daêna bûrdârîh va rûbâgînîdârîh râî; khrûsagîh va han-jastagîh (va) dûsh-khûrishnîh avârîg halag min

سده الماهاد ا و د مرسوس مهد الله الماد ال

नामा होतान कि कितमा ताम हा। दुर १६०० । कितमा हो। ताम हो। ताम

% 2) - Men - Men - (55)

## CHAPTER XLIV., VARSHT-MANSAR NASK.

الم جو (5) ه جو سوم - سوم - سوم - سوم - - سوم -

dravandân pêşh lêlyâ nômag, î zak î Zaratûhşhtra ham-çhim râî bûrdan ; va aûşhmûrdan î zak î Aûharmazda dâd, pavan yazadân aûrvâkhman, va kh $^{v}$ êşhîn $\hat{d}$ an zyaşh zak î pâhlûm ahvân.

<sup>(20)</sup> Madam spûrîgîh î Zarathûşhtra pavan far zânagîh bûn bûndag mînişhnîh, va afzûnîgîh ajaşh; sâmân-içh dânişhn bar-ieh î haît khûdâyînîdan î Vohûman pavan tanû-afzâr, afzâyînîdan î gêhân pavan yaşharâyîh. (21) Madam pâhlûmîh î âyazişhn va nîyâyişhn î Zaratûhşhtra, avartarîh zyaşh pâd-dahişhn; andar z aûbaşh pavan yaşhtan î  $\Lambda$ ûharmazda avartûmîhâ, va kâdâ yazadân pavan zak î nafşhâ şhem ehîgûn-şhân rabâîh.

<sup>(22)</sup> Haît âzâdîh yaşbarâyîh pâhlûm.

xliv. (1) 22-ûm fargard, Vahishtôk-isht, madam kh ahîshnân pâhlûmîh î vêh-daêna, afash âgâsîh. (2) Madam mad

ा तभ भरत्यत्म ६ (२) अमे व्यक्तरतमा त सकात हा। पूर्तिक.

त भेतत्वा रावा पूर्ति उट्टिक ट्रिंग असम्प्रित हा। प्र भिरक.

त भेत्वा रावा पूर्ति अस्तु में दुकातत्मा प्रक्रिक । कुव्यत्तिक.

त भूत्वा त का। वा। द्राक्त मु दुकातत्मा । व्वाप्त । व्वाप्त । व्वाप्त । व्यक्तिक.

त निर्मातिका त्वा हा। प्रक्रित । प्रक्रित । व्यक्ति । व्यक्त

yekavîmûnêd ŏl Spîtâmân hiệh mânân dûday gadâ, pêṣh-iệh madan î Zaratûhṣhtra; ŏlâ-ṣhân min zak dûday dânâyîh va dâd î ârâstârîh va dastôbarîh; mânân, vîsîgân, zandân, matâân padaṣh yehevûntan; pavan khûpîh i milayâ va kûniṣhn mardûm min avârûnîh ŏl frârûnîh hâkhtan bûr'zîdan; gêhânîgân ŏl-iệh rasiṣhn î vêh-daêna hêmnunînêd. (3) Va denâ-iệh, aêgh haîtîh î Kaî-Viṣhtâspa, zak i Zaratûhṣhtra Spîtâmay, va min Hvobân Fraṣhŏṣhtra ajaṣh haît. (4) Madam stâyiṣhn î Pôrûchîst î Zaratûhṣhtan, pavan jûṣhîdan î vêh-daêna pavan khratû, va kardan î zak î daêna andar'z, khûrsandîhâ yehabûntan î tanû pavan zannîh ŏl Zaratûhṣhtra, va spûrîg var'zîdan î kâr va tarsagâsîh î ŏlâ, âkhar min Zaratûhṣhtra zanîh-iệh va tarsagâsîh î Jâmâsp kardan; rabâ mizdîh zyaṣh nin Aûharmazda pavan zak daênîgîh va yazadân kh'êşbîh. (5) Madam stâyiṣhn î Hûtôs pavan rûbâyîh

<sup>1.</sup> DP. adds -2. DP. שש באלוטי

ב או בער בשאו שאחת האווטוו פון ועחתחאו ב אירובים ו בטשי שיוויסו טייווסו ו שנטעטישי ו לענשיטיטי אפנטע क्ष्मिक व्यक्ष

प्रकार से के कातार्का किएक प्रमाण कर्ण है। र्हात हे। ये वे हिल्ला त्याने हे ते तम्म, रिवानित לאטטא שאונ לא וכתר הוו אהקוותר הווה שאטאו בה אלטחא הה אלמחח وم مهره اور ادر مودد در الله الله والله ولاس الماما به سلاها الهامه لي الماداد الها المدلسون سرد در الهاد المراد الهادي (٦) عبل مدرود د الهام ماد किसे १०तावा नी काराम् तम् के ने वातारिक भिराता . किसीमें द्वाताला भा लुभाइ तमला भ्रत्याता के किसीनात के इंदिला

î daêna Mazdayasna padaşh yehevûntan, pavan vakhshishn î yaşharâyîh, va vânişhn drûj kâdâ, kirfag va sûd î min rabâîh î daêna-aşh bacn gêhân yehevûnt yehevûnêd, va ham sepâsîh, va rabâ-gâsîh zyaşh latamâ tamâ.

<sup>(6)</sup> Madam nîşhân î ôl*d*-şhân î far'jâm vaêrâstâr va aôbâm ârâstâr; den $\hat{a}$ -ich, aêgh: "Paê $\hat{d}$ âgîh ŏl $\hat{a}$ -Ṣhân hav $\hat{a}$ nd, Spîtâmân Zaratûhşhtra! mûn denâ frashagard vabîdûnand baên ahvân; nigîrîdâr ôld-shân havând, kam-bêsh pavan gôkhrûnîh, bûndag mînishn, aêgh amatshân paêm yehamtûnêd, barâ gûkârênd; la ŏlâ-shân bîm va âzâr, va zak-ich î kadbâ gûbishnî arâst ŏlâ-shân lâ yemellûnd, pavan yasharâyîhkh<sup>v</sup>ahîşhnîh mûn havând yaşharûb. (7) Madam dakhshag ŏlâ-şhân far'jâm vishûp aŏbâm paîtîyâr; denâ-ich, aêgh: "Paêdâgîh öl $\hat{a}$ -shân hav $\hat{a}$ nd, S $\hat{p}$ îtâmân Zaratûlightra! mûn havând ahvân merençhînîdâr", têz darmân

رفي ممهر رسي عاداري هذا معرسومة ما مداري معرفا و معرفا و معرفا و معرفا و معرفا معرفا و معرفا

टिनेस भिष्ठमेताताले । द्वा हुत्व का विक्रम के विकास का भिष्म का विकास का भिष्म का विकास का भिष्म का विकास का विकास का का विकास का वितास का विकास क

Holling the commany that  $\frac{1}{2}$  and  $\frac{1$ 

ŏlâ-shân havând; aêgh zûd zûd khahîd yehevûnd, va avârûn garân mân pavan gûkhrûnîh; lâ bûndag mînishn havând, aêgh-shân paêm gûkârdan lâ tûbân; bîm ŏlâ-shân a-châr, zak-ich î kadbâ gûbishn î arâst ŏlâ-shân râî yemellûnd, pavan yasharâyîh kh'ahîshnîh mûn havând yasharûb."

(8) Madam drûj kâmagîh, va drûj aîyyârîh, va drûj shnâyînîdârîh î zak î shaêdân paêtâmbar, va âzârdârîh zyash dâm î
Aûharmazda pavan-ieh ana-sachîshn î gar'zênd; va khshûp î
min zak î ŏlâ fradîftârîhâ gûbishn baên gêhân; padvastan
î aôbash zak î shkaft va têz marg, va zak î garân-tûm
dûshhûîg pâdfrâs. (9) Madam ŏlâ-shân ŏlâ dravand pasûpâî va
aîyyâr yasharâyîh zadârîhâ, va pavan-ich frêh-daênaîh i gêhân
merenchînîdârîh, va rûbân dravand-garîh pavan far'jâm.

(10) Madam gadâ î ŏlâ î hû-khûdâî gabrâ viṣhûpiṣhn madan, va gehân dâm uz yazadân âsûdan, denâ-ich yemellûnêd,

मानका द्वातान कार्या क्षेत्र कार्या कार्या

க சுறுரு சிரை சுடுகை படுக (11)

CHAPTER XLV., VARSHT-MANSAR NASK.

وألم ما المرافع ها مدومها سردمهام المرافع ها المرافع ها المرافع ها مدومها علم در المرافع المر

aêgh: "Dûşhîh nîrûgînîdâr va beşhişhn ârâstâr, aêgh dard bêşhişhn baên gêhân rûbâg vabîdûnăñd, nerefsînîdàr va âlâyîdâr havand öl yaşharûbân; haît zak î yaşharûb khûdâî mûn ölâ-shân makhîtunêd, afaşhân hamêstârînêd, aêgh-shân min vinâs lakhvâr yakhsenunêd, afaşhân pavan kâmag kaênînêd; ölâ, Aûharmazda! hanâ î lak khûdàyîh mûn ölâ î râst zîvişhn drêgûşh yehabûnêd vehîgân.

<sup>(11)</sup> Haît âzâdîh pâhlûm yasharâyîh.

xLv. (1) 23-ûm fargard, Aîryaman, Aîrmân-kh ahîşbnîh: "Ölâ lak mahîst yemellûnam, Spîtâmân! min harvispagûn srûbân avêzag pavan hâvand Avistâgîh; denâ şbapîr mâ min zak mûn harvispa-gûn srûbân madam-kârtar frâj yehabûnt." (2) "Mûn Aîrmân-kh ahîşbnîh ölâşhân aê aûşbmûrênd

<sup>1.</sup> DP. ייטעיי -2. DP. 6-3. DP. ועכטיוו

8 402 man 40600 tyran 1167 (2)

CHAPTER XLVI., BAGA NASK.

& ima co 1 mem jarda 3ina anha (1)

عرب به داد مده مها و المها مها الله مها الله مها الله ما الله مها الله ما الله ما الله ما الله ما الله ما الله

mûn sûd-ǎômand, havând pavan zak î ôlâ frâj aûshmûrishnîh, Spîtâmân! pâdakhshâî yehevûnêd." (3) "Zak î dûsh-dîn Ganâg-Maînûg, Zaratûhshtra! baên zak î nafshâ dâm, Spîtâmân! zimîg nigân yehevûnêd; Ganâg-Maînûg baên zimîg nigân mûn shaêdâ havdnd, aêgh-shân kârpud barâ shklîhaît." (4) "Va lâlâ rîst pavan zak ârâî-haît pavan aîygârîh î ŏlâ barâ zîndagîh ŏl tanû lakhvâr yehabûnd, va tanû-ǎômand jân yakhsenund aêgh lâ yemîtûnd."

(5) Haît pâhlûm azâdîh yaşbarâyîh.

XLVI. (1) Şhnâyişhn i dâdâr Aûharmazda va vispa yazadân. (2) Baga 22 fargard, fratûm Bagân Ahunavair, madam âfrîdar î Aûharmazda, pêşh mîn kolâ dahişhn-î jvîd min Amesû-

<sup>1.</sup> DP. adds if by mistake.—2. This whole sentence is here twice written.—3. Here begin collations of DE.

कार निकार कर्मित । सर्मित क्षेत्र के निक्षित के निकार क्षेत्र । कि

spend, pavan barâ nîyâzâgîh î Amesûspend, rastag milayâ î far'zânag daêna vispa-âkâsîh andartûm va hangerdîgtûm

parvand, vêh-ramagtûm kerp.

(3) Tökhmagân tökhmag bakhshishnân, bûn î avarîg kâdâ vêh-daêna gûbishn, baga Ahunavair bakhshîshnîgîh. (4) Va zak î Ahunavair ahûna-vâîr, ahûna fratûm shem î madam fratûm, nâmchisht zak î min dâdâr î Aûharmazda-içh shem, afash pasâjishn min mardûm. (5) Mît î haît levatâ fratûm levatâ mârîg î haît vâîr, kâmag î ölâ, î pavan dadîgar shemîh î madam fratûm; nâmchisht kâdâ dadîgarîh î zak zyash nâmchisht chimîg, î chîgûn pavan chîhar havând, dadîgar shem ângûn pavan agavînîgîh yehevûnt havând. (6) Fratûm shem padvandishn mûnash yehevûnishn î haît mânsar, hambudastan mûnash yehevûnishn mad, ôl gûbishn tökhmagîh; va bagîh bakhshishnîh î ajash vispa mânsarîg srâdag gûbishnîh;

<sup>1.</sup> DE. \* DE. omits.—2-2. Every where \*o in the Mss., and not so dâm.—3. DE. adds :

afash siem Yatag-ahûg-vaîryôg; zak maînûg mûn padash rûbâgî-haît far'zânagîh i daêna baên dâmân nîyâz-âŏmand, dahishnân pavan dânâgîh ŏl zak afzâr; va ghal-ich pavan barâ nîyâzâgîh î Amesûspend yehabûnt; hanâ-cha, aêgh Amesûspend pavan gûbâgîh dânâg, va pavan dânâgîh Amesûspend havâ-and.

<sup>(7)</sup> Madam ham milayâ denâ-ich, aêgh sakhûn hû-sakhûntûm î gûft va gûbî-haît; va tûmîh lâ madam vâng i milayâ i tökhmag, barâ madam kabedîh î sang-ich î haît milayâ chîgûnîh baên nisang milayâ. (8) Denâ-ich, aêgh mardûm pavan âmûkhtishn, va aûşhmûrishn, va var'zishn, rûbân min dûşhhû, va pavan padash hastişhnîh î ham-bâstagîhâ, tanû min margîh netrûnêd.

<sup>(9)</sup> Denâ-ich, aêgh Ahunavair fratûm bajishn zyash shem Bagân Ahunavair, baên yazishn-î amat avi-vidâr âsûdagîhâ srâyêd pavan 1004 radîh î gâsân amat avi-vidâr va âsûdagîhâ

<sup>1.</sup> DE. 1000. DE. 1000. DE. 1000.

त्वा क्ष्मित्य क्ष्मित्य

तम ६१का ६१वा क्षाता क्षेत्र त्या ११वा क्षेत्र विशे ६१वा क्षेत्र विशे ११वा क्षेत्र विशे ११वा क्षेत्र विशे ११वा विशे विशे विशेष विशे विशेष विशेष

srâyêd kirfag; va amat vidâr âsûdagîhâ srâyêd, aêdûn î âyazişhn ghal yehevûnêd chîgûn 10. (10) Denâ-ich, aêgh pavan ham-bajishn, vad hangerdîgîh î fratûm bûndagîh î haît Stöta-Yast yazêd, chîgûn yaşht î navag-nâvar yehevûnêd baên zak yôm rûbân î ölâ î yaşhtâr 3 bâr baên garôdemân vidârênd.

<sup>(11)</sup> Madam garân vinâsîh î avidâr î bagân Ahunavair.

<sup>(12)</sup> Va denâ-ich, aêgh-ash baên Aûharmazda hêrîh, chîgûn fratûm dâm kard, kard yehevûnêd, mûn tanû pavan bûndagîh ŏl ŏlâ î dahyûpad, pavan hâvishtîh ŏl ŏlâ î dâêna dastôbar yehabûnêd; hanâ râî mâ ŏlâ-shân pavan stih ahûîh va ratûih âvâyad havând. (13) Ŏlâ î avartûm ahû va ratû dâdâr Aûharmazda; va min ham-chim amat hêrîh î ŏlâ-shân kard, zak î dâdâr Aûharmazda, chîgûn fratûm dâm kard, kard yehevûnêd.

<sup>(14)</sup> Dená-ich, aegh-ash tanû pavan malkaan malka bandagîh

कित्मा मीतभ क्यातम क्रमता का में क्ष्म क्रमाम क्रमातम क्रमातम क्ष्म क्ष

dashtan amûkht yehevûnêd, mûn bûn pavan kh êshîh i Aûharmazda darêd; hana râi, mâ amat bûn pavan kh êshîh i Aûharmazda dasht, Aûharmazda madam nafshâ hat hû-khûdaî kard yehevûnêd, zak î aêdûn nîvarîhaît, amat stih-içh Aûharmazda âvâyad, pavan khûdâî yakhsenunêd, va amat dahishn âmûkht yehevûnêd.

<sup>(15).</sup> Denâ-ich, aêgh-ash zak î Vohûman mizd kh'êshînîd yehevûnêd mûn mendavam î frârûn dakhshagînêd, mûn-ich drenjishn î frârûn yemellûnêd, mun-ich ŏl mardûm pâhlûm pâhrêj î min vinâs âmûjêd. (16) Hanâ râî, mâ frârûn mendavam dakhshagînîdan, dânâgîhâ drenjishn gûftan, va pâhrêj î min vinâs chîgûn stihîhâ mâhmânîh pavan shapîr mardûm, maînûgîhâ min Amesûspendân, avîrtai Vohûman padash râyînîdâr; va min ham-chim, mûn ham-hûnar padash haît levatâ Vohûman ham-kirfag, va kirfag pasijag ham-mizd yehevûnêd.

<sup>(17)</sup> Va denâ-iệh, aêgh-aṣh khûdâyîh ŏl Aûharmazda yehabûnt yehevûnêd mûn zak vabîdûnayên, min Tad Mazda Tavâ khshathrem paêdâg, afaṣh Zend î denâ: "ŏlâ, Aûharmazda! hanâ î lak khûdâyîh î mûn ŏlâ î râst zîviṣhn, drêgûṣh, va âshna, yehabûnt bûjishn." (18) Hanâ râî, mâ Aûharmazda khûdâyîh ŏl stih avîrtar bûkhtârîh î drêgûṣhân dâmân min khaye-bîd lâ yehabûnt; va madam ehim î mûn zôr î khûdâyîh ŏl drêgûṣhân bûjînîdârîh—î pad vastag kâm î Aûharmazda madam khûdâyîh râyînîdan,—va khûdâyîh ŏl Aûharmazda yehabûnt yehevûnêd.

<sup>(19)</sup> Den $\hat{a}$ -ich, aegh-ash dregûshân pavan bûkhtarîh î min paîtîyârag aîyyârînîd yehevûned, min dûstîh ŏl Spîtâ-mân bûjîhênd; paîtîyârag-âŏmandîh i dâmân daêna rûbâgîh pavan daêna bûrdârîh; va dûst î Spîtâmân aîyyâr î daêna bûrdârân yehevûned. (20) Va madam baên yehtûntagîh î dâmân khaya-bîd min barâ, avî-chârîh î Spenâg-Maînûg ajaşh.

حد د محقور سفس رمی هی استوارد ما استوارد ما استوارد ا

% He ப கிஆம் ஆவை ஆவிழ் (22)

#### CHAPTER XLVII., BAGA NASK.

<sup>(21)</sup> Madam parvastagîh î hanâ gûbişhn î Aûharmazda daêna pavan 3 padmânî î haît hû-mata, hû-ökhta, hû-varşhta; va 4 pîşhag î haît âsrûnîh, va ârataêshtârîh, va vâstryŏşhîh, va hû-tûkhshagîh; va 5 radîh î haît mân-padîh, va vîs-padîh, va zand-padîh va matâ-padîh, va zaratûhşhtrôgtûmîh; va aêvag hangerdîgîh î haît zakî şhapîr khûdâî râdîh.

<sup>(22)</sup> Yaşharâyîh âzâdîh pâhlûm haît.

xLVII. (1) Dadîgar fargard bagân Ysharâyîh: havât ŏlaşh kolâ aîşh âvâdîh î pâhlûm yehabûnt yehevûnêd, mûn ŏl kadârchâî zak î padaşh ar'jânîg yehabûnêd; hanâ râî, mâ pâhlûm-dahishnîh râî vêşh barâ sûd-dahishnîh, va sûd-dahishnîh ar'jânîgîhâ dahishnîh yehevûnêd. (2) Va dend-ich, aêgh-aşh mizd î kolâ kirfag ŏl mardûm yehabûnt yehevûnêd, mûn

क्ष्माला का सालाका कर है। त्रिक्ष म्राचिता कराति का सिरात्त कराति निवार निवार कराति कराति

בחת שה היה האורה המוכח הברשך הוו אם היהאוחד הרופל הוו שה היהאוחד היהא היהאוחד הרופל היהא היהאוחד היהאוחד היהאוחד היהאוחד היהא היהאוחד היהאוחד

# 8 thate 160 acres about (5)

mardûm pavan klıvêşhkârîh, amat âmûjêd yakhsenunêd; mâ ehîgûn khvêşhkârîh î hamâg kirfag ŏlâ mûn mardûm pavan khvêşhkârîh âmûjêd va yakhsenunêd; aşh kirfag mizd î mardûm min khvêşhkârîh khvêşhînîdan şhâyênd khvêşhînîd yehevûnêd. (3) Va denâ-içh, aêgh-aşh ŏl kolâ kirfag rûbâgîh yehabûnt.

- (4) Zak î kirfag-shnâs, va kh îstâr padash, azân â-khanîdînîd yehevûnêd; mûn pâdakhshâyîh pavan frârûnîh yakhsenunêd, avîrtar pavan kirfag-garân mizdînîdan; va mûn-ieh vijîr va dâtôbarîh râst vabîdûnayên, avîrtar pavan bajag-gar pûhalînîdan, va min. pâdîrângarîh î kirfag spûkhtan; va mûn-ieh mîyânjîgîh dânâgîhâ vabîdûnayên avîrtar pavan khûp râyînîdârîh î gêhân.
  - (5) Yasharâyîh âzâdîh haît pâhlûm.

#### CHAPTER XLVIII., BAGA NASK.

- The solution of the matter of
- الم المحملة و رع على المحملة و رع المحملة و عالمه المحملة و ماله المحملة و رع المح

xlviii. (1) Sadîgar fargard Yângyê-hâtâm: havât latamâ-ash zak î Aûharmazda yazishn châsht yehevûnêd, mûn dâd zak î Aûharmazda, aêgh-ash dâd frârûn. (2) Va denâ-ich, aêgh-ash yazishn î Aûharmazda kard yehevûnêd, mûn ŏl haîtîgân mai dûmân zîvishn kh'ahyishnîh. (3) Denâ-ich, aegh-ash yasharûbân zakarân va nekedân yasht yehevûnêd, mûn nîyâyishn ŏl Amesûspendân. (4) Va vichârishn i vajagân, chîgûn haît shnâyishn hamâg zak î Aûharmazda ajash khûdîhâ; afash pavan padvand yehamtûnêd ŏl Aûharmazda shnâyishn.

<sup>(5)</sup> Va latamâ yemellûnêd mâdîgân 3, mûnash baên hamâg âînînag yazishn î Aûharmazda. (6) Aêvag amat mardûm dâd frârûn, chîgûn pavan frârûnîh-î î mînishn sâmânî-haît; denâ zak î khûdîhâ yehamtûnêd ŏl Aûharmazda yazishn va nîyâyishn. (7) Aêvag amat ŏl mardûm zîvishn

<sup>1.</sup> DE. سكت ـــ2. DE. سورا

ه العالم ما المالية المالية المالية (10)

#### CHAPTER XLIX., BAGA NASK.

(1) האוה בהאו המשרן מתוצח ו שנחרחוו ב אות באור 8

י אין אין פלבלא נפן טיינארו אין מאענטאו נפן (2) אין פאענטאו ב

kh hyişhnîh châshêd, afash dâdistân pânagîh va parvardârîh avârîg aîyyârîh shnâyînîdârîh i mardûm; kâdâ stih-dahishn î mardûm aîyyâr, zak kard pavan mardûm pûhal padvand yehamtûnêd ŏl Aûharmazda yazishn shnâyishn. (8) Aêvag amat nîyâyishn i Amesûspendân vabîdûnayên, î haît Amesûspend, jvîd jvîd, pavan kh esh-kârîh padash î gêhân nîvârishn râyînishn nîrûgînîdan râî, chîgûn min daêna pêdâg yashtan; denâ aêgh yazishn denâ pûhal va padvand yehamtûnêd ŏl Aûharmazda yazishn shnâyishn, Amesûspend mûn pavan yazishn zôrî-haît. (9) Aêvâg, mardûm pavan zôr î Amesuspend vakhshî-hast.

(10) Yasharâyîh pâhlûm âzâdîh haît.

xLIX. (1) Şhnâyishn i dådâr Aûharmazda, va tar-dahishn î Ganrâg-Maînûg.

<sup>(2)</sup> Chahârûm fargard, Baga Yânimanôg, madam stâyishn î

6100 कार तम्तु १५६०० विमालका क्ष्मि का। वा। १५६०० प्रकार महातका का। १६०० प्रकार महातका महातका का। १६०० प्रकार महातका महातका महातका महातका महातका महातका भागवा । व्याप महातका प्रकार प्रकार महातका का। १६०० प्रकार प्रकार

Zaratûhşhtra, aêgh-aşh dâtôbarîh va yân karîtunişhn, va paskhun gûftârîh aêdûn yehevûnt chîgûn min mânsar paêdâg. (3) Den $\hat{a}$ -ieh, aêgh zak î ŏl $\hat{a}$  dâtôbarîh pêşh min yân yehevûnt; aêgh-aşh den $\hat{a}$  vichîr- $\hat{a}$  madam nafşh $\hat{a}$  kard yekavîmûnêd, aêgh-aşh fratûm nafşh $\hat{a}$  tanû pavan nêvagîh ar'janîg kardan, afaşh âkhar nêvagîh bavîhûnastan.

<sup>(4)</sup> Denâ-ich, aêgh-aṣh bûn bar ŏl Aûharmazda yehabûnt yehevûnêd, mûn râmiṣhn ŏl Aûharmazda yehabûnêd, mâ bûn va bar sûd sûd râmiṣhn râmiṣhn benafṣhâ râmiṣhn râi âvâyiṣhnîg, chîgûn râmiṣhn rôêṣhâ î kolâ nêvagîh mûnaṣh râmiṣhn ŏl Aûharmazda aûstôfrîd kard, chîgûn-aṣh dâdistân denâ aêgh-aṣh mûn râmiṣhn min zak mendavam yehevûnêd î Aûharmazda kâm, aṣh bûn va bar ŏl Aûharmazda yehabûnt yehevûnêd. (5) Denâ-ieh, aêgh-aṣh kirfag î dâdîg râmînîdârân râmînîdan kh êşhînîdan yehevûnêd, mûn ŏlâ î râst tarsagâsih vabîdûnayên; hanâ-cha râî, mâ mûn pavan râst tersagâsih dâdîg

- אורב של ר וב ופחאן מאשו נאחחון עד אפשוב אופו חרחחון של האורב בי ר וב ופחאן ווכפאן הבחון או עד ווכחאן של עד וובחאן המשוב או או שו שר וובחאן המשוב או החרחי החלו שו שו או אפו של האחחי המשון בי או אפו הרחאו אופו חרחאו שו של לאחחי המשוון שו שו או אפונה או האורפאן בי הר של חרחי של חרו אופו הרחוום של האורפאן או אופו החלו האורפאן של האורפאן של האורפאן של האורפאן האורפאן של האורפאן האורפאן של האורפאן של האורפאן בי וובחאן האורפאן של האורפאן של האורפאן של האורפאן של האורפאן של האורפאן בי וובחאן של האורפאן של האורפאן אורפאל של האורפאל של האורפאן אורפאל של האורפאל ש
- अन्याका नातम प्राप्त त्रातम प्राप्त प्रतिक प्रतिक प्रतिक प्रतिक त्रातिक क्षा तिकार प्रतिक प्

râmînîdâr î aîşhân, ŏlâ pavan var'zîdan zyaşh tarsagâsîh râmînîdan chimîg; va amat aêdûn râmînîdârîh î ŏlâ aîşh, kirfag î dâdîg râmînîdârân râmînîdan kh'eşhînîdan yehevûnêd. (6) Va denâ-ich, aêgh-aşh khratû î Vohûman rûbâgînîd mûn milayâ pavan Vohûman yemellûnêd; hanâ râî, mâ khratû Vohûmanîg, afaşh rûbâgîh pavan milayâ avîrtar.

- (7) Va dená-ich, aegh-ash frakhûih va shnayishn î gaŏspendan amûkht yehevûnêd mûn gaŏspend zyash baên darishn khûp yakhsenunêd; hanâ-cha râî, min amarganîha aedûn ghal mûn gaŏspend zyash baên darishn khûp yakhsenunêd, ash ajash sûd râmishn vindêd; aîshân mûn zak vindishn khadîtund, hâvand-ich î ŏl nafshâ sûd râmishn râî, gaŏspend khûp dâşhtan madam âmûkhtênd.
- (8) Va denâ-ich, aêgh-ash nêvagîh ŏl nêvagîh i ar'jânîg yehabûntan âmûkht yehevûnêd mûn nêvagîh zyash haît pavan

<sup>1.</sup> DE, adds : —2. DE. أسران الله أ —3-3. DE. adds : —4. DE. פארטי

האווהו החאו ה-חד האף בשרחה ופחוו חארהחוו הבחוו בשרחה האווה השוו בשרחה החווה השל של בד ואלחה ההחחה ההתקאו והאוהה האווה בה הבאו החה ההחחה האורביה והחווה של בד ואלחה החווה של השל הא א האאוו של בד המש הבחוו הוא של השל האוושו של בד המש הבחוו החוושו של וצו החוושו של וצו החוושו של וצו וצו הפחה החוושו השל וצו וצו החוושו השל השל האוושו החוושו ההחווו וההחוושו ההחוושו החוושו ההחוושו ההחוושו ההחוושו ההחוושו של החוושו ההחוושו ההחוושו ההחוושו של החוושו ההחוושו ההחוושו של החוושו ההחוושו ההחוושו החוושו ההחוושו החוושו ההחוושו החוושו החוושו ההחוושו ההחוושו החוושו ההחוושו החוושו הח

<sup>(11)</sup> Den $\hat{a}$ -ich, aegh mûn pavan fratûm avô mardûmân den $\hat{a}$ -ich âmûkht yehevûne $\hat{d}$ , aegh vazadân ay $\hat{q}$ ft kh $^{\text{v}}$ astârân

فرودد دو د ماهد المشكما د مكما المدهوم الم فه و دد الماهد الماهد المشكما المسلم المكه المحادم الماهد الماه

pavan padvâz yazadân ghal râmênd; hanâ-cha râî, md min farmân min daêna barâ yehabûnt mâhmânîh î yêzat frâi ûnîh baên gêhân min zak barâ, va dahishn î râs î âzâdîh min yazadân ŏl mardûmân, pavan-ich padvâzishn î ayâftân yehevûnêd; mardûm padash avîg-gûmântar yehevûnd, va pavan yazadân vêsh hêmnund. (12) Va denâ-ich, aêgh-ash rûbân baên garôdemân yehabûnt yehabûnt yehevûnêd, min mendavam ŏl ŏlâ yehabûnt mûn yazadân shapîrân stâyêd; hanâ-cha râî, ma pavan-ich râdîh î pavan kh'âstag, va dahishn-î, râs ŏl garôdemân paêdâg; mendavam ŏl stâidârân î yazadân shapîrân yehabûnt rabâtar râdîh. (13) Va denâ-ich, aêgh-ash tarsagâsîh î tarsagâsih nîyâzagân kard yehevûnêd mûn vâchag ŏl shapîrân châshêd; hanâ-cha râî, mâ ŏlâ î shapîr âmûg î daêna pavan tarsagâsih, va sûd va râmishn î yazdân shapîrân ŏl kâr debrûnayên.

<sup>1-1.</sup> DE. 1400 170-2. DE. omits.—2a. DE. 16-3. DE. adds :

<sup>-4.</sup> DE. 170'01

<sup>(14)</sup> Den $\hat{a}$ -ich, a<br/>êgh-ash âgâsîh î pavan zak î Aûharmazda daêna ôl naf $\sinh \hat{a}$   $\sinh \hat{a}$  h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h h hhanâ-cha râî, mâ dânishn î râst min avêzag khratû vichîngarîh vehevûnêd, va avêzag rasişhnîh î vichîngardârtûm ahû öl mînishn, pavan dagyâîh î râs andarg ahû mînishn yehevûnêd, pâkîh î zak râs pavan mâhmânîh î Vohûman tamâ yehevûnêd. (15) Denâ-ich aegh-ash yasharayîh amûkhtîd mûn ŏl yasharayîh mînishn padvastaq yakhsenunêd; hanâ-cha râî, mâ-aşh mînishn öl padash tûkhshishnîh, vasûbârîd pavan tûkhshishn, öl ayâvishn yehamtûnêd. (16) Denâ-içh, aêgh mûn farmân madam rûbâgîh î mendavam î Aûharmazda yehabûnêd, aşh ŏl mardûmân dena-ich amûkht yehevûnêd, aêgh gas î Aûharmazda aêmat khadîtunêd; hanâ-cha râî, mâ zak gâs î pavan bûndag rûbâgîh î kâm î Aûharmazda baên gêhân şhâyad khadîtuntan; mûn farmân madam rûbâgîh î mendavam î Aûharmazda vehabûnêd, aşh kâm î Aûharmazda baên gêhân, rûbâg

<sup>1.</sup> DE. adds :-2. DE. 1/1001/10-3-3. DE. adds :

الاحمد الدعاما ال علمه مده د طمع ما الاما ه

bâhar î zak mendavam ŏl anṣhûtâân nimûd, mûn pavan-içh zak bûnîh î bûndagîh khadîtuntan î mardûm gâs î Aûharmazda yehevûnêd.

<sup>(17)</sup> Va denâ-ich, aêgh mûn Aûharmazda pavan tanû mâhmânînêd, adîn-aşh mendavam pavan dastôbar-ich khavîtunast-ich ŏl mardûm âmûkht yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ avîrtar âmûg va dânishn zak î pavan dastôbar; va mûn Aûharmazda pavan tanû mâhmânînêd, adîn-aşh bavîhûnast ahû î ŏl zak î âmûkhtişhn gadâ-âŏmand va stâvîdag vehevûnêd, va mardûm padaşh âmûkhtênd. (18) Denâ-ich, aêgh şhapîr aîşh mûn şhapîr khûdâî parastag râmînîdâr, aşh şhapîr mardûm pavan nêvagîh frâj ŏl ŏlâ î khûdâî debrûnayên; hanâ-cha lâî, mâ şhapîr pavan nêvagîh zyaşh yehamtûnêd avârîg şhapîrân padaşh ham-bâjînêd, va chîhar, va haêm, va khûg acêdûn min zak; barâ amataşh nafşhâ tanû pavan tarsagâsih râmînîdârîh î khûdâyân frâj ŏl khûdâyân debrûnâñd, ajaşh avârîg-ich şhapîrân frâj öl zak nêvagîh debrûnâñ yehevûnêd.

त्रिश्री त तत्रम क्या क्षेत्र । क्रिश्रा क्ष्माका मति । मेक तत्रा। भी त्रिण क्ष्मा क्ष्माका मति । मेक त्रा। क्ष्मा क्ष्माका मति क्ष्माका मित्रका । मेक त्रिण क्ष्माका मित्रका हिन्दि। भी के क्ष्माका क्ष्माका क्ष्माका विद्या क्षिप्त क्ष्माका प्रकार क्षिप्त क्ष्माका विद्या क्ष्माका क्

<sup>(19)</sup> Denâ-ich, aêgh andûzishn frârûnîhâ vabîdûnayên, ash râs î âvâdîh min yazadân ôl nafshâ sharîtunt yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ frârûn andûzishnîh pavan a-vîn vakht vichîdâr-dahishnîh nîvârîhaît, va amat aêdûn, ganjôbar î yazadân yehevûnêd.

<sup>(20)</sup> Denâ-ich, aêgh mûn sûd barâ ol Amesûspendân yehabûnêd, aşh yehabûntan î zak î pavan hâm gêhân khûdâyîh shâyad bavîhûnast yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ sûd î ŏl Amesûspendân yehabûnt nafshâ râî, zak î hâm-dahishn sûd bavîhûnêd, avartûm sûd î kâdâ vêh dahishnân khûdâî î nêvag yehevûnêd. (21) Denâ-ich, aêgh mûn stâyîdâr i Amesûspend aşh daêna î shapîr stûd yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ shapîr daêna Amesûspendân stâyishn, Amesûspendân stayishn shapîr daêna. (22) Denâ-ich, aêgh-aşh daêna î yazadân rûbâg kard yehevûnêd mûn aûstô-frîd î yazadan vabîdûnayên; hanâ-cha lâî, mâ aûstôfrîd î yazadan kardan daêna bûrdârân

nîrûg-â<br/>ŏmandînêd, va daêna rûbâgîh pavan daêna bûrdârân ye<br/>hevûnêd.

<sup>(23)</sup> Denâ-ieh, aêgh mûn mardûm pavan kirfag-kardan garemôg barâ vabîdûnayên, aşh mizd-ieh î kirfag öl mardûm râdînîd yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ bûn dâdâr bar dâdâr-ieh vehevûnêd. (24) Denâ-ieh, aêgh madam amargân mardûm sepâs, mûn frârûn kâmân aîvyâr, va mûn-ieh dâm pavan frârûnîh parvardârîh, va mûn-ieh handûzishn min frârûnîh; hanâ-eha râî, mâ mûn frârûn-kâmân aîyyâr vakhshîn-îdâr î frârûnîh baên gêhân; va mûn dâm pavan frârûnîh, parvardârîh abîdarîh kardâr î dâmân; mûn handûzishn min frârûnîh frâkhû-gar î gêhan yehevûnêd. (25) Denâ-ieh, aêgh mûn ölâ î a-dâd aîyyârînêd, aşh ôl kh'âstârân zak zya-shân âvâyishnîg yehabûntan âmûkht yehevûnêd. (26) Zak î a-dâd aîyyârînîdan denâ yehevûnêd, chîgûn shatra, va rûdastâg, va matâ, (va) dûdag kardan. Vishtâspân• mân kadag, va dâêza, va garpûşhtîh, va khân î kâr-dihgân

واهادا د دوی سده مهدا در ماده د ماده از ماده و هداده هم مهداده و ماده و

ערטאטי ו מאר אווא של טיווא עניאטיטי ו מאר לונאטי (29)

dâshtan; va râs î shkastag vaêrâstaa, va pûhal î madam rûdîhâ bastan, 1ûd va kadas va jôî râyînîdan, avîrân âvâdânînîdan, avârîg mendavam zyash âsânîh va sûd î mardûm, ajash baên gêhân dêr-padaî yehevûnêd kardan. (27) Va mûn denâ mendavam vabîdûnayên, ash zak-içh î âkhar zerkhûnêd aîyyârînîdan, zak î sûd-âŏmandtar mendavam mardûm dvâyishnîg kardan, va ŏl-içh aîshân kardan, âmûkht yehevûnêd.

- (28) Dena-ich, aêgh maînûgîh zak ŏl î Aûharmazda châsht yehevûnêd, mûn khratû ŏl ŏlâ mûn khratû; aêgh gaŏshâŏg-srûd ŏl ŏlâ âmûjêd, mûn âsn-khratû nêvag; hanâ-cha râî, mâ maînûg hanâ zyash ŏl kh'êshîh mad yekavîmûnêd, î haît gŏshâŏ-srûd-khratû, ash ŏl Aûharmazda zâg-î haît, âsn-khratû pavan afzâyînîdan yehabûnt, Aûharmazda padash shnâyînîd yehevûnêd.
  - (29) Hangerdîg-î madam yehevûnt hastişhnîh, va stî rûbişhnîh,

ברפאלמו הפלחת ואחרות ר בר ההפק אל ברפאלמו הפלחת החלות הפלחת הפלחת הפלחת הפלחת הפלחת הפלחת הפלחת הפלחת הרובה והיה של הרוב וההא הוו שקחר ה הפוני הופל והיפל הרוב הפלחת הפלחת הפלחת הפלונים ו בלונים ועד הפלחת הפלחת הפלונים ועד הפל לוחת בר הפלו שונים הפלחת ועל הפלחת הפלונים ועד ברפאל הפל ברפאל הפל והים ברפאל הפלע ועל ברפאל ברפאל ועל ברפאל ווו ארב ברפאל ווו ארב ברפאל ברפאל ווו ארב ברפאל ברפאל ווו ארב ברפאל וווו ארב ברפאל ווו ארב ברפאל ווו ארב ברפאל ווו ארב ברפאל ווו ארב ברפאל וווו ארב ברפאל ווווו

8 -0600 HOI France -05-220 (30)

#### CHAPTER L., BAGA NASK.

yehevûnêd hastishnîh; denâ-ich madam yehevûnt hastishnîh, î haît; bûn göharîg mînishn, nêvag-dahishn î shapîr va sarîtar stî, zak-ash shapîr vêhîh, va zak î sarîtar sarîtarîh; va madam stî-rûbishnîh î haît mîyânag, kârîg kirfag-garîh, yashar-ûbîh, va mizd-âŏmandîh va bajag-garîh, va dravandîh, pûhal-âŏmandîh; madam yehevûnêd hastishnîh, î haît afdûm; pavan khratû râyînîdârîh î ölâ avartûm shapîr, î vispa vasîgân bûn, chîrîh î vêhîh madam sarîtarîh, va pâdakhshâyîh î shapîrân, a-pâdakhshâyîh î sarîtarân, avêzagîhâ nîvârishn î zak î shapîr dâm.

<sup>(30)</sup> Yaşharâyîh pâhlûm haît âzâdîh.

L. (1) Panjûm fargard, Khshm $\hat{a}$ îbya, madam den $\hat{a}$ , aêgh-aşh Gûşh-aûrvan gar'zişhn lâ-yehevûnt kard yehevûnêd mûn gaŏspend zyaşh baên dârişhn khûp yakhsenunêd; hanâ-çha râî, m $\hat{a}$ -aşh gaŏspend afzâyîd, va aîşhân âhang va

कट्रतारातात क्षित । कार्या । कार्या । कार्या । कार्या कार्य कार्या कार्

âr'zûg i ŏl zak afzûn râî ajaşh andâzag vabîdûnayên, gaŏspend khûp yakhsenund; Gûsh-aûrvan gar'zishn lâ-yehevûnêd. (2) Denâ-ich, aêgh mûn farmân madam rûbâgîh i mendavam î yazadân yehabûnêd, aşh pâhrêj î gağspendân kard yehevûnêd, afash rûbân öl yazadân yehamtîinêd; hanâ-cha râî, mâ gaŏspendân pâhrêj baên rûbâgîh î mendavam î yazadân, pavan-ich bûkhtârîh i rûbân, mâdagvar mendavam haît. (3) Denâ-ich, aêgh mûn gaŏspend pavan dastôbar² î gaŏspendân ratû yakhsenunêd, ash dûst-ich î gaŏspend dâdâr öl gaŏspend âmûkht yehevûnêd; gaŏspendân ratû, va zak mûn pavan parvardârîh va pânagîh, va afzayınıdarın ı gadspendan danag; hana-cha raı, ma amat-aşh gaðspend pavan dastôbar í parvardár, pánag, va afzáyînîdârîh i gaŏspendân dâsht; va ash dûstîh-ich î parvardâr öl parvardag, pânag ŏl pâdag, va afzâyînîdâr ŏl afzâyishnîg nimûd; va chîhar î dâdâr ŏl dahishn pavan dûstîh,

<sup>1-1.</sup> DE. 1-2. Better dasibarih.

לב ג שללקעל ול שללקלו ו שמונו אל ששקנו שלעשועל ול שלעוני שלע בטיוני שי

में तिया में तिया में त्या मे

zakî parvardar öl parvardag, va pânag öl pâdag, afzâyînîdâr öl afzâyişhnîg.

<sup>(4)</sup> Va dend ieh, aêgh mûn gaðspend pavan frârûnîh yakhsenunêd, ash ŏt yazadân yehabûnt yehevûnêd; hanâ-eha râî, mâ amat-ash pavan frârûnîh dâsht, ash kâmag î yazadân madam râyînêd, ash ŏt yazadân yehabûnt yehevûnêd. (5) Denâ-ieh, aêgh mûn gaðspendân gûshn pavan gâs shedkûnayên, ash gaðspend sardârînîdan-ieh âmûkht yehevûnêd; hanâ râî, mâ gûshn shedkûnishnîh i gaðspendân baên gaðspend afzâyîn-idârîh mâdîgân kûnishn, va ŏlâ î afzâyînîdâr sardârînîdan-ieh î gaðspendân âmûkht yehevûnêd. (6) Denâ-ieh, aêgh mûn gaðspend vad ŏt bûndag vakhshishnîh yehamtûnêd lâ, kûshêd, ash gaðspendân râî anbâr-ieh kardan âmûkht yehevûnêd; hanâ-eha râî, mâ min zak dâd î afzûnîg gaðspendân sûd î mardûmân yehevûnêd, mardûm dûstîh î ŏt sûd

क्षेत क्षेत्रा क्षेत्र क्षेत्

râí pavan ga<br/>ŏspend var'zîdan avîrtar tûkh<br/>ṣhênd, afaşhân anbâr sajênd.

<sup>(7)</sup> Denâ-ich, aêgh mûn haîtân aðjmandtar, aêgh aðj zak î ölâ pavan kârtar, mûn ŏl ölâ î nafshâ rûbishn, aêgh zak î barâ âvâyad yehabûntan barâ yehabûnêd; hanâ-cha râî, mâ nafshâ nîyâzagân nîyâzag dâdârîh pavan dâdîg mînishnîhâ yehevûnêd; va dâdîg mînishnîhâ pavan âz, va varûn, va aeshma, va nang, va arêshga, avârîg drûj min tanû spûjîh nîvârîhaît; va drûj min tanû spûj gabrâ kârîg aŏj yehevûnêd. (8) Denâ-ich, aêgh pavan karîtunishn, nîyâyishn ŏl kirfag madan aôjâŏmandtar aîsh haît, mûn kh'âstag pavan dastôbar î aêrpadân yakhsenunêd, va mûn-ich vichîr va dâtôbarîh râst râst vabîdûnayên, va mûn-ich shapîrân aîr tarsagâî yehevûnêd; hanâ cha râî, mâ mardûm amargânîhâ kh'âstag pavan tanû âr'zûg va râmishn dâshtan, vichîr va dâtôbarîh ŏl aêgh-shân kâm sajîtûnêd kardan, aîshân ŏl aîr va tarsagâî yehevûntan va amat-ich

<sup>1.</sup> DE. 1990.1 —2. DE. 919 —3. DE. 190001

אם חדופת אנכלו ו בר בל או או ההפתאו האוום, ו אשש הבאווו והאוום בר בל או או הפתאו האוום, ו אשש הבאווו האוום או הפאראו בי בהאו האוום או הפאראו באווו האוום או האש הוו האלה ו החלחים החחון באוו ו האוום החלחי בר בהאוום החלחי ואש ההחחון האהחון באוו ובאו או לוד ו הקרון הוו הקיינות ההאחה ואש ההחחון האהחון באש ההחחון באש או אוד ו הפרון האחחון באש האששה אוו ובאווח הפארון באש האחר בי האווחן באש האשה בי האווחן באש האששה בי האווחן בי האווחן ו ואבן ו האווח בי האווחן בי האווחן ו ואבן ו האווח בי האווחן בי האווחן ו ואבן ו האווח בי האווחן ו ואבן ו האווח בי אווחן בי אוווחן בי אווחן בי אוווחן בי אוווחן בי אוווחן בי אוווחן בי אוווחן בי אוווח

avarûn âhang; va mûn karîtunishn âyûjishn î daêna khratû kh'âstag pavan dastôbar î dâena yakhsenunêd, va viçhîr va dâtôbarîh i râst vabîdûnayên, shapîrân aîr va tarsagâî yehevûnêd, lakhvâr nihâdâr haît î zak âhang, va mûn pavan zak âhang lakhvâr nihâdan, padûg aŏj-âŏmandtar aîsh yehevûnêd.

<sup>(9)</sup> Denâ-ich, aêgh-ash kolâ aîsh ŏl kh'êshkârîh î kadâr-châî pâhlûm mendavam yekavîmûnînâd yehevûnêd, mûn kh'êshkârân mizd chîgûn-shân avêzag nîydzag, rûbâg yakhsenunêd; hanâ râî, mâ mardûm tanû ŏl kh'êshkârîh ranjînîdan mizd âr'zûg âhangînîd. (10) Va denâ-ich, aêgh mûn yông va afzâr pavan frârûnîh, adîn-ash Vohûman dâshtan shnâsinîd yehevûnêd; adîn-ash râî, mâ yông va afzâr pavan frârûnîh dâshtan aêdûn yehevûnêd, amat pavan pânagîh va aîyyârîh i shapîrân, zadan va vânîdan î sarîtarân, vaêrâstârîh î gêhân yehevûnêd; va denâ-ich aêdûn, amat shapîrân dûst va sarîtarân dûşhmîn, va shapîrân dûstîh va sarîtarân

क्षा मेलकातिन परिताता प्रद धावधा मतिनाता क्षाताता क्षाता क्षाताता क्षाता क्ष

dûşhmînîh, pavan şhnâkhtan î şhapîr va sarîtar, nîvârîhaîtan; va şhapîr va sarîtar şhnâkhtan pavan Vohûman-dârîh, ŏlâ î Vohûman dâşhtârîh Vohûman şhnâsinîdâr-içh yehevûnêd.

<sup>(11)</sup> Va denâ-ich, aêgh mûn farmân madam rûbâgîh î mendavam î yazadân yehabûnêd, aşh nafşhâ-ich dânişhn va âmûg vakhshînîd yehevûnêd; hanâ-cha râî, vêhân nafshâ kâr farmân âvâyêd, dânishn-ich va âmûg zyaşh, pavan zak kâr farmânîh (va) vâzîstîh âvâyishnîg, vakhshînênd. (12) Denâ-ich, aêgh mûn ŏl şhapîrân âmûjêd, adîn-aşh kirfag î mûn-ich aîyyârînîdan î Zaratûhshtra pavan daêna gûftârîh khvêşhînîd yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ Zaratûhshtra daêna ŏlâ-shân-ich î fraşhagard yehevûnd râî gûftan padvastan pavan âmûkhtan î şhapîrân âmûkhtârân hâm-daêna, ŏl Zaratûhshtra pavan daêna gûftârîh aîyyârînîdan, zak kirfay khvêşhînîd yehevûnêd.

<sup>(13)</sup> Va  $\operatorname{den} \hat{a}\text{-}\mathrm{ich},$ a<br/>êgh mûn mendavam ŏl ŏl $\hat{a}$ a<br/>îsh yehabûnêd

उर त किथि । तरिक कथावश क्याविश कावाका के काविक त काविक त काविक त काविक त विकार त विकार त विकार त विकार काविक त काविक विकार के विकार के विकार काविक विकार के किया काविक विकार के किया काविक विकार के किया काविक विकार के किया काविक विकार काविक विकार काविक विकार काविकार कावि

mûn yazadân shapîrân stâyêd, ash pavan-ich gûbishn gâs tam $\hat{a}$  kh'êshînîd yehevûnêd. (14) Den $\hat{a}$ -ich, aêgh mûn  $\delta l$   $\delta l\hat{a}$  i afzûnîgân âmûj, ash zîyân î min ana-afzârîh î pavan daêna min gêhân bast yehevûnêd; hanâ-cha râî, m $\hat{a}$  min zak âmûg va afzâr î daêna sûd î ajash baên gêhân afzâyêd. (15) Den $\hat{a}$ -ich, aêgh mûn  $\delta l\hat{a}$  î yaşharûb pavan nêvagîh fr $\hat{a}$ j  $\delta l$  khûdâyân debrûnā, adîn-aşh zak î avartûm aîyyârîh kard yehevûnêd; hanâ-cha râî, m $\hat{a}$ -ash fr $\hat{a}$ j  $\delta l$  jîvâg î vindishn aîmîdîh î zak î avartûm nêvagîh padvast yehevûnêd.

<sup>(16)</sup> Den $\hat{a}$ -ich, aêgh mûn tanû pavan bandagîh barâ  $\delta l$   $\delta l\hat{a}$  î mahist malkâân malkâ râî yehabûnêd, aṣḥ râs î hû-mâniṣhnîh, va râmiṣhn aîyyârîh, va khûdâyîh dahiṣhnîh min Aûharmazda  $\delta l$  nafṣh $\hat{a}$  ṣharîtûnt yehevûnêd; hanâ-cha râî, m $\hat{a}$  bûn chim î nêvagîh ar'jânîgîh i mardûm min dâdâr, bandagîh zyaṣhân baên dâdâr; va min zak chîgûn  $\delta l\hat{a}$  î

म् १६०भम त्रम् त्रमण क्षाति । त्रमण त्रमण त्रमण । त्रमण त्रमण व्यापन । त्रमण प्रमण त्रमण व्यापन । व्यापन त्रमण व्यापन । व्यापन ।

8 thate acres 160 m and 17)

#### CHAPTER LI., BAGA NASK.

hû-khûdâî dahyûpad stihîhâ dâdâr, pad-vîzîg dâmân sardâr mûn aûstîgânîhâ tanû pavan bandagîh öl ölâ yehabûnêd, adîn-aṣh ŏl-ich dâdâr yehabûnt yehevûnêd; "Va lechadôn âmûjam bûn î nêvagîh î ar'jânîgîh, î min dâdâr ŏl nafṣhâ padvast, râs î zak î ajpar gûft, va avârîg-ich nêvagîh ajaşh ŏl nafṣhâ ṣḥarîtunt yehevûnêd."

- (17) Yaşhrâyîh haît âzâdîh pâhlûm.
- II. (1) Shashûm fargard, Ad-takhshy, denâ aêgh mûn zak î dânâg aôrpat sardârîh âzarm madam bûrdâr, ash aêrpadistân kh'âst pavan daêna kardan vakhshînîd yehevûnêd; hanâ rãi, mâ zak î afzârân nîyâzag dahishnîh mardûm chîhar âr'jûgîhâ tûkhshâgînîdâr yehevûnêd ŏl zak î frâhangân âmûg. (2) Va denâ-ich, aêgh mûnash dâd frârûn, ash stâyishn î Aûharmazda kard va amûkht yehevûnêd; pavan-ich denâ chim sûd

مهمارو د همورلموه مهمارو د همورلموهه مهمارو د همورد مهما د مهما د مهما د مهماره مهما مهما مهما المهما مهما المهماره مهما المهمار ومهماره مهماره ومهماره ومهما

والمراه د مهم د د مهم و موس واحده د مهم و الموهد والمراهد و الموهد والمراهد و الموهد د المهم و الموهد و ا

(5) Dená-ich, aegh âmûg î daêna vakhshînîdâr yehevûnêd, mûn madam kirfag rûbâgînîdârân nevagîh kardâr; hanâ-cha râî, má min nevagîh kardârîh î madam kirfag rûbâgînîdârân afzûn î kirfag, min afzûn î kirfag frêh rûbâgîh î yazadân kâm, min frêh rûbâgîh î yazadân kâm vêsh rûbâgîh

râmishn kadârchâî mûn frârûnîh râî, zak-ieh î frârûn dâd ölâ-ieh mûn dâdâr î zak î frârûn dâd î benafşhâ haît Aûharmazda stâyênd. (3) Va denâ-ieh, aêgh mûn milayâ î frârûn yemellûnêd, ash yazishn-ieh i Vohûman kardan-ieh âmûkht yehevûnêd; pavan-ieh denâ ehim, hû-ehîharîh va dvâyişhnîgîh î frârûnîh râî, şhapîrân andâzag ajash vabîdûnd, va milayâ î frârûn yemellûnd, gûbishn î frârûn yazishnîh Vohûman haît. (4) Denâ-ieh, aêgh mûnaşh râs frârûn yazishn î ghal vabîdûnayên ajash mas yehevûnêd; hanâ-eha râî, mâ yazadân öl yazishn î pâk-haêmân, î frârûn râsân, avîrtar yehamtûnd, va padîrênd.

किरा स्तित तात किराक्त मीत्यतं । हितह के किरातियां प्रतितात तात । हितह के मिला स्ति । हितह के किरातियां के वात हित्तिता के वात के किरातियां के वात हित्तिता के किरातियां के किरातियां के किरातियां के किरातियां के किरातियां वित्तितां के किरातियां वित्तितां के किरातियां वित्तितां के किरातियां किरातियां के किरातियां किरातियां के किरातियां किरातियां के किरातियां किरातियां के किरातियां किरातियां के किरातियां के किरातियां के किरातियां किरातियां के किरातियां के किरातियां के किरातियां के किरातियां किरातियां के किरातियां किरातियां किरातियां किरातियां किराियां किरातियां किरातियां किरातियां किरातियां किरातियां किरातियां

नाति क्षा काति नाति क्षानि क्षानि क्षा विश्व क्ष विश्व विश्व क्ष विश्व क्ष विश्व विश्व क्ष विश्व विश्व क्ष विश्व क्ष विश्व क्ष विश्व विश्व क्ष विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व क्ष विश्व विश्व विश्व विश्व क्ष विश्व विश्व

î vêh-daêna, min vêşh rûbâgîh i şhapîr-daêna vakhshishnî şhapîr-daêna âmûg baên gêhân yehevûnêd. (6) Denâ-ich, aêgh mûn şhalîtâîh pavan frârûnîh yakhsenunêd, aşh vichîngarîh î pavan kârân dâdistân ŏl anshûtâân âmûkht yehevûnêd; hanâ-cha râîmâ pâdakhshâyîh pavan frârûnîh dâshtâr gabrâ vichîdâr khûdâî yehevûnêd, anshûtâ ŏl kardan haêm va dâd va âînîn î khûdayân âmûkhtênd va var'zênd.

<sup>(7)</sup> Denâ-ich, aêgh mûn nafshâ nîyâzagân nîyâzag dâdâr, ash tanû ŏl Zaratûhshtra yehabûnt yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ nafshâ nîyâzagân nîyâzag yehabûntan râst râdîh, haîtîgîh î hangerdîgîh î Zaratûhshtra daênâ; va mûn padash vâspûhargânî-haît adînash daêna Zaratûhshtra padmûkht; va mûnash daêna î Zartûhshtra padmûkht [ash tanû ŏl Zaratûhshtra yehabûnt yehevîmêd. (S) Va denâ-ich, aêgh mûn ŏl zak î sajâg pavan sardârîh ] ash sardârîh yehabûnêd, ash khratû-cha zak ŏl gabrâ

<sup>1.</sup> DE. HOUMINGS

क्ष्मित काल तारात्वम क्ष्मित क्ष्मित

vakhshînîd yehevûnêd; hanâ-eha râî, m $\hat{a}$  sajâgân, amat-shân sardarîh yehamtûnêd, khratû-ieh î zak sardârîh padash râyînênd, levat $\hat{a}$  gad $\hat{a}$  zak î kâr frdj vakhshêd.

<sup>(9)</sup> Denâ-ich, aêgh amat 2 râs î shapîr va saryâ zak î shapîr chînîdan, ash sûd-âŏmandân pavan âtâsh va âsîn var kardan aîyyârînîd yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ zak pavan khratû-chashm vichînag-garîh haît, î hû-mînish râs, sûd-âŏmandân pavan âtâsh va ayôgshûst vichîngar paêdâgînîdâr havând i bûkhtan va aîrikhtan 2 vichîngar i shapîr; amat-cha jvîd âînag kâr, adîn-ich kolâ 2 pavan vichingarîh ham-bâj, va aêvag ŏl tanid nîrûg padvastâr havând. (10) Denâ-ich, aêgh mûn zak mendavam vabîdûnayên yazadân sûd ajaşh, ash ŏlâ î hu-dânâg pavan mînishn, gûbishn, va kûnishn râst barâ vichîdan nîrûg âŏmandînîd yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ min yazadân sûdîhâ mendavam kardan kâmag khûdâyîh î yazadân baên gêhân; min kâmag khûdâyîh î yazadân baên gêhân apâ-

कतमीयः निकातमा है। क्रियातमा है। क्रियातमा है। क्रियातमा मिल्या । क्रियातमा मिल्या । क्रियातमा मिल्या । क्रियातमा मिल्या । क्रियातमा मिल्यातमा । क्रियातमा ।

तिभिता निका प्रिक्ति प्रिक्ष क्षेत्र क्षित क्षित क्षित क्षित विश्व क्षित विश्व क्षित विश्व क्षित विश्व क्षित विश्व क्षित क्षेत क्षित क्षेत क्षित क्षि

bîmîh î han-bâmîh î gêhân; apâ-bîmîh î han-bâmîh î gêhân ŏl-ich nîrûg î ŏld î hû-dânâg pavan râst barâ vichîdan pavan mînişhn, gûbişhn, kûnişhn ghal yehamtûnêd.

<sup>(11)</sup> Denâ-ich, aêgh mûn mendavam î Aûharmazda mînêd, aşh hamâyîgîh i Aûharmazda va Aûharmazda nafşhâ hamâyîgîh mînîdan-ich mînîd yehevûnêd; pavan-ich denâ chim mâ mardûm Aûharmazda hamâyîg nêvagîh ajaşh aîmîdîh-ich râî mînênd va parastênd; mûn-aşh pavan hamâyîg nêvagîh ajaşh mînênd, aşhân benafşhâ öld î hamâyîg nêvagîh ajaşh hamâyîg, aôgh zak hamâyîg nafşhâ hamâyîgîh mînêd, mînîd yehevûnêd. (12) Denâ-ich, aêgh mûn mardûm min nîyâyişhn î şhaêdân lakhvâr yakhsenunêd, aşh min vîmârînîdan î gêhân vîzûd yehevûnêd; hanâ-cha râî, md mûn mardûm min nîyâyişhn î şhaêdân lakhvâr dâşht, şhaêdâ min gêhân apâdakhşhâyînîdan min vîmârînîdan î gêhân vîzûd yehevûnêd. (13) Denâ-ich, aêgh mûn râdîh vabîdûnayên, aşh pavan hvarshêd nêvagîh kard; mûn pavan hvarshêd nêvagîh vabîdûnayên,

(12) क्ष काराका कार्यातिकार हुट्ट नुर । रहिन्स् स्वित्ता काराका करातिकार । रहिन्स् । स्वित्स् । स्वित्स्य ।

aşh pavan-ich kerp-âînînag î mardûm nêvagîh kard yehevûnêd; hanâ-cha râî, m $\hat{a}$  hvarṣhêd pavan zak i râdân râ $\hat{e}$  va gad $\hat{a}$  sajîtûnt, va kerp-âînînag i mardûm pavan hvarṣhêd dâṣht yekavîmûnêd paêdâg.

<sup>(14)</sup> Dená-ich, aêgh mûnash kh ast öl mendavam î frârûn, mûn-ich shalîtâîh pavan frârûnîh yakhsenûnêd, ash mardûm pavan frârûnîh mânînîdan, va öl mizd yensegună âyûkht yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ mûnash kh ast frârûn, kolâ aîsh râî, nêvagîh bavîhûnêd—avartar kh astan-î pavan nêvagîh î mardûm, hastishnîh mardûm pavan frârûnî kh astan—va mûn zak kh ast bûndag chand-aşh tûbân madam tûkh hîd, aşh kadâr-châî pavan frârûnîh mânînîdan va öl mizd maînûg âyûkhtan yehamtûnînîd yehevûnêd; va mûn shalîtâîh pavan frârûnîh yakhsenunêd, aşh mardûm î baên pâdakh hanbâmînîdan pavan frârûnîh mânînîd, va âmûkht va öl kirfag âyûkht, va öl mizd yehamtûnînîd yehevûnêd. (15) Denâ-ich,

as 3 kelal into  $\frac{1}{2}$ 5 health  $\frac{1}{2}$ 5 health and  $\frac{1}{2}$ 1 at the libral and those holds and the libral and the holds of the holds of the man  $\frac{1}{2}$ 5 health the the holds of the part of the fill and the the part of the part of the fill at the part of the par

61) त्रिया तिमा तिमा के से कारकात के कारकात के कारकात का कामानिक कारकात के कारकात है। भी त्रिया का कार्याच्या त्रिया न कारकात कारकात कारकात न कारकात न कारकात कारकात कारकात कारकात न कारकात न कारकात कारकात न कारकात न कारकात कार

aêgh mûn nêvagîh pavan kh'eşhîh î yazadân yakhsenunêd, aşh mardûm pavan mizd yensegûnā öl yazadân âyûkht yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ nêvagîh pavan kh'êşhîh î yazadân dâşhtan râî pavan aîyyârîh va şhnâyişhn î şhapîrân yakhsenunêd; afaşh mardûm andâzag ajaşh vakhdûnayên; afaşhân kirfag yehevûnêd pavan mizd yensegûnā öl yazadân âyûjênd.

(16) Denâ-ich, aêgh mûn âfrîgânîh ŏlâ î aêmâr, vichârtâr, yasharûb dâtôbar yehabûnêd, va mûn-ich tarsgâsih î shapîrân vabîdûnayên, ash yasharûbân sûd âmûkhtan-ich kard yehevûnêd; hanâ-cha râî, mâ sûd î gêhân mâdîgân dô, aêvag min dâdistân, aêvag min âzâdagîh; va mûn dâtôbarân âfrîgân yakhsenunêd, sûd î min dâdistân î dâtôbarân; va mûn shapîrân tarsgâî yehevûnêd sûd î min âzâdagîh î vêhân baên gêhân vakhshînîdan paêdâgînêd, va yasharûbân madam âmûkhtênd.

(17) Yaşharâyîh haît pâhlûm âzâdîh.

# THE DÎNKARD.

BOOK NINTH—(continued.)

## CHAPTER XXXII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

·····

- (1) The tenth fargard, Yathâ-âish, is about the renovation (of the world) in the words of Ahuramazda to Zarathushtra, thus:—"I have created the doer of the renovation, the causer of righteousness, Saŏshâns of whom mankind say that he will not come, and (yet) he will come for the righteous with that glory which becomes all-brilliance."
- (2) About the close observation and making (religious) stipulation ( $padm an \ and akhtan$ ) in authorising every act of merit; this too, (is said) that the one desire of that helper² who is a producer of goodness regarding kinsmen (nafshaîha), confederates (airmaniha)³ (and) labourers (varaniha)⁴, about anything whatever, is an accomplisher of the will and a friend of Ahuramazda; and the (good) spirit lodging in him is not deceived by him. (3) And advice about keeping distance (darih) from him in whom similarity of defects of the fiend and arrogance are oppressive; who is scorning (tarmin) kinsmen, a sharp liar (drajan) with labourers, and giving offence (vishin)⁵ to confederates, careless (a-pahrij) of cattle, ⁶ (and) unfriendly to the miserable (mast-aomandan).
- (4) And about the bridge through which there is approach unto Ahuramazda, (and) that one reaches the best existence?

<sup>1</sup> Pahlavi Yasà-àish. 2 Pahl, a-zadâr, "non-smiter," "non-assailant." 3 Comp. Av. airyaman, "a follower," "a well-wisher." 4 Yasna XXXIII, 3, a,b: Mendavam yehabûnishn pavan khvêshîh aêdûn pavan vûrûnîh zak ....4 Comp. Av. vârema, "help," "support." 5 Av. tbaêshangh, "harm," "injury." 6 Ibid. 4 e: Mûnich zak î gaöspendan kâr vadûm patmân; Av. "Gêushchâ vâstrât achistem mantûm." 7 Ibid. 5c.

who has visibly, or invisibly, to turn towards the exalted world. 1 (5) And (about) the teaching of the primitive faith (pašryôdkêsh) by Ahuramazda unto Zarathushtra who stood as the ahu and the ratu, and as the zaŏta2 of the world; and at the time of the renovation Zarathushtra, who (was) one of the sons of Avazemn, will have the position of the zaota of the whole world; and Vohûvasti, son of Snaŏya, from the happy countries of those of the Religion (will have) the post of Hâvanân; and Isvad, son of Varâza, from the countries of the Tûrânians, in the post of Atarevakhsh; and Saêna, son of Ahûm-stûd, from the countries of the Sâini, in the post of Frabardâr; and Vishtâspa, who was from the sons of Naodar, in the post of Sraoshavar'z4 (6) About the moral courage and triumph due to the yazishn ceremonial, through which happen even in that (next) existence the all-brilliance of the immortal renovation of the whole creation.

(7) This, too, that the Evil Spirit, likewise, shall be annihilated <sup>5</sup> at the end <sup>6</sup> through Vohûman. <sup>7</sup> (8) (And) great is the

<sup>1</sup> Reading aûz-gehân, "exalted world." 2 Ibid 6a:--Mûn začtar pavan yasharayîh zak î mendavam min vahisht bavîhûnêd vabîdûnêd avô yazishn. Here Zarathushtra is meant as the zaŏta of the world. West reads Ahunavir-tanù zot î gihân, "embodying the Ahunavair as the zaöti of the world." In the Bûndahishn, XXX, 30, it is said:—"Ahuramazda comes (against the Evil Spirit) to the world, himself the začia, and Sračska as the râspi." 3 Ayazem being, according to Bund. XXXII, an ancestor of Zarathushtra eleven generations back. 4 It seems from this and other passages that formerly eight priests (including the râspi) attended the ceremonies like the Nirang-î-Dîn, Pâv-Vendîdâd, Pâv-yazishna and Vîsparad; while the zaöta officiated at the respective ceremonies, the rest had their respective functions to perform within the ceremonial area, replying to the začta's orders by uttering the words azem vîsâi, "I will obey the order," "Here I am." The seven additional priests are called: Hâvanân, Âtarevakhsh, Fra-beretar (who brings all the implements for the ceremony), Aberetar (who provides pure water), Asnâtar (who cleans utensils), Rathwya-kara, and Sravshâvareza (the priest of penance). The personages referred to in 5, are mentioned as Vohvasti son of Snaoya, Isvad son of Varaza, and Saena son of Ahûm-stûd, in the Farvardin Yasht, §§ 96 and 97. To Sâini compare Av. Sâininam dakhyunam, Yasht XIII, § 144. Naotara is referred to in Yt. V., 98, etc.

<sup>5</sup> Aosh yehevânêd, "shall be subject to death." 6 At the renovation.

<sup>7</sup> At this point there is an omission in West's translation up to chap. XXXIII, § 8, which is here supplied by me for the first time.

reward of him who worships the sacred beings by means of select (vichidâr) gifts of liberality; in the exposition 1 of the sacred beings he becomes perfectly friendly, co-operating mutually2, (and) in (his) self-work3 of union with the Amesha-spentas4.

- (9) This, too, (is said) thus: "Thou art the offspring of those by whom Law was proclaimed by mutual concurrence, be who always proclaimed the best (avartûm) unity; that is, a mutual concurrence is that which turns out strongest (stawratar)." (10) And Ahuramazda spoke, thus: "I am the Lord who is wise, who is the seeker of benefits, who is the great (freh) giver of the world; with the recitation of this formula: Yê sevishtô, thou shouldst be a worshipper of me (afam) sincerely (minishn) through a ceremonial; we teach thee a virtuous nature (haēm); we approach thee on account of thee for help; we give thee every kind of power and authority in this world and the next."
- (11) This, too, (is said) thus: "When you kindle a fire recite this  $Us\ m\delta i^8$  formula, up to the end of the passage". (12) About giving an elevated position (unto Zarathushtra) by the sacred beings, so that (there was) power on the life of Zarathushtra through virtuousness, and a prominent sign (frâj-dakhshag) of the joy of the Religion in both the worlds.
- (13) This, too, (is said) that Ganrâg-Maînûg (the Evil Spirit) feels that righteousness is oppressively (stakhmag) courageous over him at the time when Akôman (the Evil Mind) stands, who then from the wounding 12 of Vohûman totters (pafshîrêd) 13—Akôman whom Vohûman does not look at—Akôman who thereby declares his joyfulness. 14

<sup>1</sup> Nikîz. Yasna XXXIII, 7. 2 Pavan agavin. 3 Khvêshkârîh. 4 Ibid, c. 5 Hamdâdîstânîh. 6 Yasna XXXIII., Avesta, § 11. 7 Yasna XXXIII, 11, c;—Afam barâ yehabûnêd kadârchâî padîh pûdakhshâhîh î latamâ, zak-ich î tamâ. 8 Ibid. 12. It is the beginning Λvesta passage of the Âtash-Nîyâyîsh. 9 Comp. Pers. padvâz, "a perch," "a roost," "an elevated place."

<sup>10</sup> Yasna XXXIII, 13, a: Pavan kâr î daena î lekûm padûgîh yehevûnûd, afam yehabûnêd. 11 Ibid, c: Pavan yasharâyîh î daena frâj-dakhshagîh. 12 Av. ared, "to wound," "to torment." 13 Pers. fshardan, "to squeeze," "to totter." 14 Râmînîdârîh, "joyful (victory)."

- (14) About the solicitation of Zarathushtra from Ahuramazda, to show him a body of fire in spiritual existence, and the display by Ahuramazda unto Zarathushtra of a body of fire, which was set ablaze on high twice or thrice by Ahuramazda. (15) And the contemplation of Zarathushtra on that fire thus: "Burn (O Fire!) throughout the whole world high up to the sky"; and his meditation thus: "Thus then happily (nêvag) I may proceed (sajitûnam) forward in the world of embodied existences, from the high rising of the propitious Fire in unity (hamîh), (and) with that help of it."
- (16) And Ahuramazda spoke thus: "Such is the mental views of Zarathushtra, who has not contemplated on thee4; that is, who has not properly thought of thee; whatever thou (man) mayest think of this, it is not possible for Zarathushtra to hold it in hand, when5 thou observest it burning through the ocular vision6" (17) "And you should not torment such a Fire,7 O Zarathushtra! or thou wouldst be tormented among the worldly existences, (and) thou wouldst not be a colleague-worker before the achievement of the renovation of the (physical) existences; and thither whose does not torment that which is my offspring-son (zahag-berå) among the existences of the material world, for him thou shouldst seek liberal gifts (râd-jûyesh); that is, offering for him things, (namely) invocation and joy,8 O Zarathushtra!"
  - (18) Righteousness is perfect excellence.
  - 1 Yasna XXXIV, 4a. 2 XXXIV, 4a,b.
  - 3 Huz. minituntan, "to count or calculate in mind."
  - 4 Meaning "the heavenly fire."
  - 5 Mûn for amat.
  - 6 Pavan zak î chashm vînishn.
- I Yasna XXXIV, 4 b, c:—Tîz î amâvand zak âtâsh mûn yekavîmûnêd avô aîyyâr, ash paêdâgînêd rûmishn. Aêdûn Aûharmazda, zak î bêshîdâr mûn âtêsh bêshîd, ash pavan tûbân khvahîshnîh yakhsenunêd kîn.
  - 8 Ayazêsh, and râmînêsh, optative 2nd sing.

## CHAPTER XXXIII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The eleventh fargard, Yâ-siyashnân (Av. Yâ-shkyôthanâ¹), is about the settlement of a special (nâm-chashtîg) reward for every good act and decision, when a ceremonial is performed excellently (nêvag) and rightly,² in those five yâhs. (2) And this, too, that Ahuramazda nourishes the world through wisdom (and) through goodness, and develops it by means of justice.
- (3) And about Ahuramazda's gift of the fire<sup>3</sup> for the help of mankind, (and) the manifestations as regards the help (and) joy unto embodied humanity from the fire; likewise, the assistance of the spirit of the fire unto the soul of him who takes care of (ayyârînêd) the fire; and against the soul it stood as the enemy of him who torments the fire4; and about the gift of Ahuramazda on the wise reciter, on him who meditates on the fire. (4) And this, too, (is said) thus: "When thou kindlest<sup>5</sup> the fire for your own happiness (névagîh), O Zarathushtra! mayest thou offer a prayer6, O Spîtâmân! for the sake of thy own person, so that it (the fire) sits7 calling (thee) aloud7 to the prayer which is prescribed as to the offspring and son (the Fire) of Ahuramazda; then recite aloud this prayer which is triumphant, O Zarathustra! Ad tôi âtarem Ahurâ! 10 which is Gâthic, up to the end of the stanza (vaêchest)." (5) "The Fire will bestow on thee the prosperity<sup>11</sup> that thou solicitest<sup>12</sup> from it, O Spîtâmân! that is, the wealth for the worldly existences is the sovereignty of the sacred beings, it is the wish (dhang) of the sacred beings for the virtuous (nêvag) deeds of

<sup>1</sup> Yasna XXXIV. 2 Pers. a-var, "without doubt," "truly," "rightly." 3 Ibid, 4 b, c. 4 That is, the Fire execrates against whomsoever torments it. 5 Madam vabîdûntan, comp. Pers. bar-kardan, "to kindle." 6 Nyôshishn, Pers. Nyôshîdan, "to read," "to recite;" hence "a recitation." 7 Vad-ash vâng barâ yetîbûnêd; comp. Pers. bâng, "calling aloud." 8 Here amat-ash for mûn-ash. 9 Andarzînîd, "admonished," prescribed ".— Av. han-darez, "to hold together;" Pers. andarz, "admonition." 10 Av. Yasna, XXXIV, 4. 11 Or, "excellence," Pers. âzâdîh, or âbâdîh. 12 Comp. zâstan; Pers. zastan.

mankind; and the sacred beings are as well loving  $(d\hat{u}st)$  that man as the father (loves) his offspring or son".

- (6) "Highly (madam) observe to extol heartily (libbemâ-hâ) righteousness; (likewise) highly observe that adversity undoubtedly (is resulting) from the demons; that is, the creator is more powerful and more authoritative than all the demons and men". (7) And (about) the manifestation which arises from manifold visible things of the world until the renovation; (this, too,) that whoseever seeks that his praise shall be the highest among mankind, shall much perform the extolling and ceremonial of the sacred beings.
- (8) This, too, (is said) that liberality which happens towards the good spirits through virtuous deeds, is possible<sup>2</sup> to happen on account of virtuous deeds (and) through virtuous thoughts. (9) And this, too, (is said), namely: "That Vohûman of mine proceeds, (and) observes the thoughts of the embodied people; (and) the good words and the (good) deeds of those he reports again to me, as often as three times in the same day, both (of those) who are liberal to thee, O Spîtâmân! as well as of those who are illiberal to thee."
- (10) And the struggling with the demons for (their) undoing (khvaftan) all happiness of mankind, (is) an unjust acquirement of their capability for that benefit which is (reserved) for mankind in the future existence; so that that one evil is more grievous than every (other) evil which the demons design (andazênd) for mankind, who (amat) frighten them away from the ways of the sacred beings, and render them wicked; and harder for them (are) the praisers of righteousness among the apostates of the diverse (avarîg) creation, through (their) praise of righteousness, even when very many praise it.

<sup>1</sup> Madam yehevûnêd. 2 After a long omission West's rendering is recontinued from here. 3 Yas. XXXIV, 7,a: Kadâr hanê î lak râdîh Aûharmazda, mûn pavan Vohûman âgâs dahishnîh. 4 Ibid. 10,e: Ganrâg Maînûg is struck down in all his sinfulness.

- (11) About the progress of Armaiti and Tarômaiti always (hamâg) among the creatures, the disclosure by Armaiti unto mankind of righteousness; and as to Tarômaiti, the listening (by mankind) to the falsehood of that vile Tarômaiti; and the distance2 of righteousness from him who is vile, is like (that of) a sheep fled3 from mankind. (12) And this, too, that the Evil Spirit is beaten by Spenta Armaiti in the struggle of those who are confounded (starishn-aomand), just as the powerful man beats what is the fallen creation,5 the pure Zarathushtra who is produced by Ahuramazda, as well as the power of Haurvatât and Ameretât<sup>6</sup>, which (acts) forcibly (patûgîhâ) for giving value6a (of deeds) and embellishing the creatures. (13) About the opposition of Ahuramazda to demonism<sup>7</sup>, and the valuation of the deeds of mankind, which is for higher jurisdiction, (and) much advantage of all the good creation; and in any doubtfulness (one is) to perform the ceremonial of the sacred beings. (14) About (this that) where the good will of the spirit of Spentâ Ârmaîti makes mankind attain to the good Religion, their spiritual joy9 arises from the purification of their own conscience (daena) through virtuous exercise (kûnishn) of will-power.
- (15) About the desire for the reward of anything whatever, and the manifold advantage resulting from the reward desired by mankind; also the reward becoming one's own through the good action (kar) of the sacred beings, (as it is said in the Religion): "Even through the ruler (pad) of that dominion of yours do I produce the renovation of the existences by (my) will, <sup>10</sup> I who am Ahuramazda."
  - (16) Righteousness is perfect prosperity.

<sup>1</sup> XXXIV, 11,b. Ârmaitî, "angel of devotion," Taromaiti, "demon of contempt." 2 Ibid, 8,c: Min ölâshân barâ rakhîg haît Vohûman. 3 Ibid. 9c: Min ölâshân kabed yasharâyîh sêzdâg. To sezdâk comp. Pers. sîstan, "to flee away." 4 Ibid, 10,c. 5 Ibid, 8,b: Mûn nihâdad (fallen) dahishn. West nîyâyîn-dahishn, "reveremt creation." 6 Ibid, 11,a: Aidûn min lak kolâ dô Haurvadad, zak-ich î Ameraad. 6a Pers. farj, "price," "value." 7 Ibid, 11,c: Jvîd-bêsh min lak havâih. 8 Ibid, 12,a: Masdînâthâtar. 9 Ibid, 13,b: Ash min yasharâyîh hû-ravâkhmanih, "he has joy from his righteousness (through his well-doing)." 10 Ibid, 15,e: Pavan zak î elekûm khûdâyîh, Aûharmazda! frashagard pavan kûmay.....

#### CHAPTER XXXIV., VARSHT-MANSAR NASK.

- (1) The twelfth fargard Yasna,<sup>1</sup> is about the manifestations of the good thoughts, the good words, (and) the good deeds by the Religion; (and) about the lodgment (or hospitality) of the Religion through good thoughts, good words, and good deeds<sup>1</sup>; (and) whoever owns (khvêshînêd) good thoughts, whoever good words, (and) whoever good deeds, by him righteousness and the reward of the righteous are appropriated (khvêshînîd). (2) And this too, that neither is he who is not to be born for Zarathushtra,<sup>2</sup> an issue of higher birth, who is from parents who are not righteous, nor is that one a manifestation of the righteous.
- (3) This, too, (is said) thus: "Thou shouldst offer an open-minded desire for the spiritual lord and the established good wisdom<sup>3</sup> to their minds, the Religion which I spoke forth unto thee, so that the greatest, best, and most beneficial of existences<sup>1</sup>, that (are) those which eattle are wanting from men, (are) water, pasture, and freedom from danger (avig-bimih)<sup>5</sup>; (and) those which men (are wanting) from cattle are, likewise, food and elothing." (4) This, too, that: "That which mankind shall give to the sacred beings is through the perfection of (their) possessions<sup>6</sup>; and that which the sacred beings shall give to men is that which is always highly (madam) good for them." (5) This, too, that: "Thou, who art Ahuramazda, also suppliest it from those sacred beings; and thou, who art Zarathushtra, also teachest it thoroughly unto that best-ruling sovereignty and authority."
- (6) This, too, (is said), thus: "Let no one practise ill-perpetrated deeds, even though in a wilderness, when far (frâj) from publicity (âshkâragîh), nor in distress, O Spîtâmân!

<sup>1</sup> Pahl. Yasna, XXXV., 4. It is here called (Haptân) Yas t in Pahlavi. 2 West, "who is not to be born for Zaratûsht". 3 Reading: hû-khratû nôhûdag. West's reading khvûr-tanû, "easy-bodied (constitution)". 4 Ibid, 9. 5 Ibid, 11: Gaőspendân râmishn avî-bîmîh. 6 West: "a power for completeness of control." 7 As the text stands the passage may be rendered thus: 'And this, too, that: "From those sacred beings unto that best ruling sovereignty and authority thou also supplieth and thou also teacheth, (thou) who art Ahuramazda, and (thou who art) Zarathushtra."

because Ahuramazda, who is aware of them, (and) is the observer of everything; and the rule is (that) just as anyone whatever of the embodied existence thinks, (and) speaks, (and) practises (evil), so great is his punishment." (7) And this, too, (is said) thus: "The best ceremonial and obeisance are the ceremonial (and) obeisance of a righteous man." 1

- (8) About desiring for and receiving (good) life; that is, it is properly (dastôbarîhâ) resulting from two methods: one, through the leadership of righteousness, that which is manifest thus from virtuousness; and one, through the help² of righteousness, that from which there is no manifestation that it is due to viciousness. (9) About (this) that: "Virtuousness should exercise authority (pâdakhshâyîh) over truth, and truth over the tongue, so that thou speakest words according to the will of Ahuramazda." (10) And this, too (is said) thus: "I am the propitious spirit who have been existing from the beginning, and have not at all been deceived (fradîptam) by anything."
- (11) About the gift by Ahuramazda of the fire for the nourishment,<sup>3</sup> and assistance, and protection of mankind; its preservation by and help unto mankind; and the joy (aûrvâkhmanîh)<sup>4</sup> of the spirit of the fire towards him who shall perform obeisance to it, (and) towards him who is to perform obeisance to it. (12) The great work<sup>5</sup> which shall exist, (and) shall be accomplished in the renovation, whereby the creatures will become pure, shall occur through the fire; one prays for it on account of the obtainment (ayáftan) of the necessaries (âvâya-ûdan)<sup>3</sup> of life unto mankind from the sacred beings. (13) This, too (is said), thus: "Since thou art thus, O Zarathushtra! most propitiatory, that is, able to perform most (vêsh) for our pleasure, we are more? promptly coming? than

<sup>1</sup> Yasna XXXV, 19: Zak î Aûbarmazda yazisha va nîyâyisha aêdûn min zak î lekûm-pâhlûm mendavam.

<sup>2</sup> Comp. Av. vîrema, "support," "help." Yasna XXXV, 22: Pavan yasharâyîh vîrûnîh. 3 Av. thrî, "to nourish." 4 Yas. XXXVI, 4: Pavan aîrvākhmanîh avô ölâ gabrî pavan tûbûn barî yehamtînêd ûtûsh î Avharmazda. 5 Ibid, 6: Pavan zak î mas kîr barî yehamtûnêd....pavan tanû-î pasîn. 6 Âvâyîdan, "what is required," "requisites." 7-7 Hû-maddrîhâtar.

Mânûshchihar<sup>1</sup> (was) able to come, when thou, O Zarathushtra! biggest of us who are Ameshaspentas (arch-angels)."

- (14) About Ahuramazda's exhibiting unto Zarathushtra the (nature of the) creatures at the renovation. (15) This, too, that all the lights (raŏshnīh)<sup>2</sup> of the earth, (and) all the lights of the eattle, and all the lights of the plants, and all the lights of all prosperity, reemed as though<sup>3</sup> they are manifestations of righteousness. (16) About the worship of Ahuramazda by the worshippers during (their) forward progress of Ahuramazda's covenant (padmān)<sup>4</sup>; in the Religion which gave the world his righteousness, his rule, and the greatness in it due to his good protectiveness, and the name of the ruler is Wisdom; (likewise) his ceremonial which they perform, so that the benefit (nêvagîh) of the creations results owing to him, while those which are possessing bodies and possessing-lives are living; it is the benefit to all the worldly and spiritual existences.
- (17) And this, too, (is said) thus: "Thou art our own, and also (our) follower (airman)," O Spîtâmân! likewise unto us thou comest with the reverence that is proper; thine, O Zarathushtra! are the greatness and devotion in performance; that is, they become thy greatness and devotion, that is, they are thine, O Zarathushtra! and are unlimited above from the great ones; that is, we give thee a reward<sup>8</sup> so enormous  $(slawar)^9$  that, when thou shouldst stand among (miyan) the great ones, thou couldst not see its limit (kanarag), the width of the earth, the length of the river, and the height of the sun."
- (18) Zarathushtra begged of Ahuramazda, thus: "Give unto me those mighty men who will be my disciples through superior meditations on the Religion, those who shall also propagate this my Religion of the Mazda-worshippers, (and) who will also

<sup>1</sup> For Mânûshchinar see Dînk. Bk. VIII., vol. XV., chap. XIII, 10, 12, 18. 2 Av. raškhshni; Pers. ršshnîh also means "laws, (natural laws)." 3 Mun for amat. 4 From which Pers. paêmân. 5 Yas. XXXVI. 6 Khayâ-âŏmand. 7 Av. airyaman, "a bandah," "a servitor." 8 Yasna XL, 3. 9 Av. stawra, "strong," "solid," Pers. stabar, aôstawâr. 10 This boundless extent is mentioned in Yas. IX. 4, Yt. XIII, 32,

explain (nigêzênd) the good practices (varzishn) unto those of mine, and even they shall possess the blessings set forth by me in the benedictions."

- (19) Ahûramazda spoke thus: "I will give unto thee those of other mighty men who will become (thy) disciples;2 they are thy own, and (also) those who are their confederates and thine are their companions (ham-hakhag) and their helpers, who will propagate this thy Religion of the Mazda-worshippers." (20) "Thine, O Zarathushtra! are their manifold worship and their homage (frindmagih); and unto thee are offered through the ceremonial and obeisance which are theirs a strict (sakht) liberality; thy rightcourses is associated with thy soul, (and) thy life exists owing to us, and likewise thy body, O Zarathushtra!" (21) "Forth unto thee will I, who am the creator Ahuramazda, approach in both the worlds for assistance; thou becomest worthy, O Zarathûshtra! through both the sacred beings of his, Haurvatât and Ameretât, through the gratification of me, who am Ahuramazda, by those sayings (and) deeds which f, who am the most propitious of spirits, proclaimed unto thee."
- (22) Zarathushtra spoke thus: "They have become supplicants (khvåstår) unto him who is thy powerful one." (23) And Ahuramazda spoke thus: "Thou act the supplicant and the powerful one in the embodied existence." (24) Zarathushtra spoke thus: "Be thou a gratification to us in the slow progress (dêr rasishn) of life, thou most beneficent (hû-dahâgtûm) of existences; that is, thou shouldst give it unto us. (25) Ahuramazda spoke thus "I will gratify thee, O Zarathushtra! in that best existence, O Rightcous one!"
  - (26) Perfect righteousness is nobleness.

<sup>1</sup> That is, "my followers". 2 Yasna NL, 7: Yehabûn-âc-am zdk î mardân, Aûharmazda! hâvishtân î gabrûdîn î aêrpetân î yasharûban yasharûyîh kâmag. 3 Pahl. Yasna NLI, 7: Aêdûn min lak land-tanû vu jûn havd-ût 4 Ibid, 8: Baên zak kolâ dû ahvân haitûn hû-dahûgtûm yehabûn-ûc. 5 Jbid, 10: Khvûstûr pavan hanû î lak, pavan daêna î lak. 6 Ibid, 11. 7 Ibid, 15.

### CHAPTER XXXV, VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The thirteenth fargard, Ushtavaiti, is about the great reward of him who, through his virtuous (nêvag) progress, would work for the righteousness of a man, as well as for the goodness of the Religion. (2) This, too, that the maintenance (dârishn) of righteousness is through the practice (of it).
- (3) About the characteristics of a righteous man; that is, his manifestations and reverence which are certainly (ghal) for duties (and) good works; also his imperceptible (a-paĉdâg) perversion (kastârîh), that is, not a single sin of his is perceptible, and he is the fulfiller of his covenant (padmân) with Vohûman, (namely) good thought, good word, and good deed, and a continuity of every goodness in the propitiation (shuâyînîdârîh) of the righteous.
- (4) About the reward of the liberal ones on account of the meritorious actions they perform by making gifts unto someone through their power; and the bright path, and the highest flight, and comfort, authority, and higher progress, and high exaltation of the souls of the truthful liberal ones in the highest abode (of heaven); that is, the gift of a good donor  $(h\hat{u}-d\hat{a}d\hat{a}r)$  they shall consider perfect  $(b\hat{u}nday)$  in that place through the greatness  $(rab\hat{a}\hat{i}h)$  which is his, when they shall cause the resurrection and the renovation, and the world altogether bright, and the creatures immortal.
- (5) About Zarathushtra's seeing the Ameshaspenta (Vohùman) through the vision of his eyes; and about Ahuramazda's giving rewards to doers (of good acts). (6) And this, too, that

<sup>1</sup> Yasna XLIII. 2 Pahl. Yas. XLIII, a. 3 Ibid, 1, d: Zak î yasherdyîh dârishn dahishn. 4 Pers. kas, "perverse." 5 Ibid, 2, d: Mûn yehdbûnêd râst pavan zak î Vohâman padmân (daêna). 6 Parvastagîh, Av, pairi-band; Pers. paêvastagî, "continuity", "union", "junction". 7 From this place again there is an omission in West's translation up to Chap. XXXVI., § 6. 8 Vâzishaîh, Av. vaz, "to fiy." It may also mean, from the same root, "progress," "strength," "power." 9 Yasna XLIII, 3. a,c,d,e.: Aêdân avô ölâ î shapîr gabrâ vêhîh madam yehamtûnishn [mizd]....(c) baên denâ ahvô î ast-âŏmandân....(d) aêgh rōshanay aêgh tanû-î-pasîn yehevûnêd, baên zak ketrûnêd Aûharmazda, (e) rûd î khûp-dênâgîh lak havând, afzûnîg Aûharmazda!

on account of that wisdom and skill of his at the end (of the world), also the creatures will turn into purity<sup>1</sup>, and the world will become immortal, and altogether beneficial.

- (7) About the excellence of Zarathushtra this, too, (is said) thus: "In both the worlds (ahvan) righteousness is most wilful, and the open (dshkdrag) injurer of the evil people; the meditator on righteousness<sup>2</sup> is the destroyer as much as is in his power (chand tûbûnîq), and the terror (gand) of the wicked Evil Spirit; (and about) the selection by Zarathushtra regarding the day of conference (with Ahuramazda). (8) And this, too, (is said) thus: "Unto me that bright day, O Ahuramazda! was steady and happy (vakht), of delightful clouds (hn-awar), from which unto me there was no want of equity (a-dâdîh) from dry weather (khûshâg), nor from cold, nor from hunger, nor from thirst, nor from the day (itself)." (9) "There was for me haôma, bread," salt, sheep with flesh (or fat) in its tail, milk, and pure (a-rang) water, when I was conferring with him who is Spenag-(Mainûg), who is knowing, (and) who is a thorough (barâ) admirer (vichîdâr) of Ahuramazda." (10) "Since thus I am the forward  $(fr\hat{a}i)$  declarer of that (Religion) of yours, and when I have listened to your same good Religion, it is possible (for me) to declare it.9" (11) And this, too, that the approach to each and every principle whatever that proceeded (zast)10 from it, (is) the approach to the display and satisty of the joy of Haoma, and hence the approach to the all-knowing Wisdom.
  - (12) And about the miraculousness of Vishtaspa and Zarathushtra. (13) And this, too, (is said) thus: "The Religion was

<sup>1-1</sup> Become pure and pious. 2 Pahl. Yasna XLIII, 9, e: Chand li khvåstår havå-am, yasharåyih minam, 3 Pers. gand. "terror," "fear." 4 XLIII., 7,d: Chigûn zak î yôm dakhshag, frâj avô ham-pûrsagih î nimûd yekavimûnêd. 5. Pers. bakht, "happy." It may be read rûd i hû-awar, "wind of delightful clouds." 6 Av. awrâ, Pers. abar, "cloud". 7 Arabie laham "bread," "food." 8 Comp. Pahl. mîlâê, "salt." 9 Yasna, XLIII, 11: Va tang tanû avô li gûft baên anshûtâûn rûbûg dahishnîh, aêgh daêna rûbûg kardan dûshkhvûrtâr (difficult.) 10 Pers. jastan, "to spring." 11 Yasna, XLIII, 12, e: "Lâlâ heajishnîh (Av. hachimnô) pêsh min zak vad amat avô li zak yekumtûnêd Sraŏsha-yasharûb (va Vishtûspa) mûnash zak î mas râd levalâ Zaratûhshtra, mûn barâ râst avô patkûrdûrûn, sûd yehibunêd (zak Vishtarpa).

demonstrated (nimôd) by me unto Yima of the good flock; it was demonstrated by me unto the enlightened (rŏshan) and exalted Fraêdûn; it was demonstrated by me unto Kaî-Arshan; it was demonstrated by me unto Kersâspa, vou of the sagacious Sâm, by whom it was not accepted on account of the tyranny of the fiend who was embraced by them and highly entertained. And this, too, that: "I have become aware that it (the Religion) will not be propagated antil before when unto me approaches the holy Sraôsha of Vishtâspa, with whom Zarathushtra who is highly liberal is associated." (15) And about Zarathushtra's rendering disable the wicked ones from causing calamity and distress among the creatures, with the help of other upholders of the Religion.

- (16) And this, too, that Zarathushtra inquired of Ahuramazda thus: "Likewise ( $a\hat{c}d\hat{m}$ ), what shall I order those who are not able to hold" weapons; 12 that is, they have no weapons nor arms ( $afz\hat{a}r$ ), they have no army, they have no superior (madam) protégé ( $pan\hat{a}h$ ), and they have many distressers." (17) Ahuramazda spoke thus: "They are men of spading" minds, (their) signs of development are for death (or destruction)", who are consequently ( $a\hat{c}d\hat{u}n$ ) not able for an army, they have many distressers ( $b\hat{c}sh\hat{a}d\hat{a}r$ .)
- (18) And this, too, that as to Ahuramazda, through (our) loving his being or reality<sup>15</sup>, and the uphelding of the Religion with powerful thought, by him the sun's manifestation<sup>12</sup> is given

<sup>1</sup> Yima-khshaita-keāthwa, Vend., H. 12; Yasna IX., 4. 2 Av. Thraetačna, " the Athwianan", who slew Azi-Dahûka, Yasna IX., 24-25, etc. 3 Av. Kavi-Arshan, Zamyād Yasht, 71-74, etc. 4 See Zamyād Yasht, 38-44, etc. 5 Comp. Pers. augūshūdan, "to embrace." 6 Kersāspa and others. 7 Madam mālanān. 8 Rūbūg lā yehevûnēd: 9 In Yasna X LHI, 12. "and Vishtāspa". 10 Ibid., 12d: Mūnash zak i mas ratā tevatā Zaratūhshtra, "togethār with whom also is that great chieftain, Zarāthushtra."

<sup>11</sup> Dår (dåshtan), "holding," "passessing," 12 Av. snatha. 13 Pahl. tõsht, "a spade," "a hoe" (see Pahlavi-Pazend Glossary). 14 Yasna XLIII., 15 e; Dakh-shay prvan aõsh. 15 Haltigih, "existence," "being," 16 Ibid. 16 b.

as reward, whose (is) the sovereignty which (is) thus his on account of his perfect mindedness; Vohûman will give a reward unto him whose sanctity (is) in his deed.<sup>1</sup>

(19) The best sanctity is excellence.

### CHAPTER XXXVI., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The fourteenth fargard, Tat-thwit-peresa<sup>2</sup>, is about the praise of the Religion: this, too, (is said) that owing to the Religion every person—(has) virtuousness (nêragîh). (2) And this, too, that "I am the procreator, O Zarathushtra! hence I am the father (and) nourisher of pure righteousness; I gave (yehabînt), O Zarathushtra! the path of the sun and the stars, and I know how they wax and wane. (3) "I guard the earth and the sky which are unsupported (a-dârishn); that is, there is not for them a single physical support, and they are not falling (a-barâ aûftishn); I produced the water and the plant, owing to me they develop (debrind); swift ones (as they are) when they voke (or neve on quickly) on the cloud and the wind, and which always make the best reward for the earth; that is, this one reward is good from them, (namely) they produce raining (on the earth)."
- (4) "I created the creatures in the world, O Zarathushtra! through Vohûman, when they were produced by me fully (pûr) and of complete species; for three thousand years those creatures of mine were without old age and death, O Zarathushtra! in those three thousand years there was no hunger nor thirst, and

<sup>1</sup> Comp. Yasna XLIII. a., b., c., d., Pavan-ash khàrshid paèdàgih mizd ychabûnîhaît, mûn khàdàyîh zak ash haît pavan bùaday mînishnîh; mün yasharâyîh pavan kûniskn. ash Vohûman barâ ychabûnid mizd.

<sup>2</sup> Pahlavi Tat-sæð-i-pers. 3 Yasna XLIV, 1, b: Nîyûyishn î lekûm, Daéna! 4 Yasna XLIV, Avesta, § 3; Pahl § 3, b, c, d: Mûn ahn î yasharâyîh fratum, (aêyh-ash fratûm parvartirîh mûn karet)? mûn khûrshêd va star yehabûnt vîs. ... min mûn amat mûh vakhshêd va nerefsêd. 5 Ibid, 4, b, c, d: Mûn mayû va aûrvar yehabûnt, min mûn amat vûd va awar madam âyûjêw! tîz. 6 Sarêday, Av. saredha. 7 Av. zaurva, "old age."

no bodily perspiration, and no wearing of arms, and no old age, nor death, and no cold wind, nor hot wind." (5) "The world of nine was without death (there was) all brilliance of the righteous ones of the earth; afterwards vice 3 (âhûqînishn) prevailed in the embodied world of rightcourness." (6) "After producing sweat and the wearing of weapens, I then (akhar) produced the day and the night; next I produced the dawn and noon."4a (7) "I fashioned sovereignty 5 coupled with the desire for complete mindfulness, (and) produced for more advantageous acquirement 6 (vindinishn) a son for a father; the acquirement that discloses a male and the impregnation of a female, and in that obtainment a son was produced by me for the father,7 O Zarathushtra!" (8) "So the Evil Spirit observed, and he called upwards (madam karîtunt) from the abyss, thus: "O Spenâg-Maînûg (Beneficent Spirit!) thou art the creator of all creatures; (but) I will take vengeance (kaininam) on thee, O Beneficent Spirit! (and) all thy creatures." (9-10) About the Religion becoming progressive8 in every one (in the future), through his renovation and future existence, this too, (is said) namely: "This which is thy Revelation unto Zarathushtra, (whereby) the world is widened, is righteousness, which is the best of religions; this which is thy Revelation unto Zarathustra is the enlargement of the world of righteousness (and) complete devotion, that were first produced in the reason (vârôm) of those who recited this thy Revelation<sup>10</sup> unto the Mazda-worshippers, O Zarathushtra! this thy good Religion is the best, which shall be made one's own with righteousness." (11) "Thou shouldst proclaim this to kinsmen (and) confederates (aîrmânân), to priests, and him who is most influential (kardartam) in the country; (and) to those who will

<sup>1</sup> Av. khaédha, "perspiration," Pers. khawi, "sweat." 2 Av. zayana. 3 Pers. âhâ, "vice," "defect." 4 Here re-begins West's rendering. 4ª Yasna XLIV, 5, d: Min ašsh repîsvîn va lelyâ (hûshân va rapîsvîn va zimînag î lelyâ mân yehabunt). 5 Ibid, 7, b: Mûn ârzâg tâshîd, khûdâyîh levatâ bûndag mînishnîh? 6 Vindinishn, vindin, causal form, Av. vind, "to obtain." 7 Ibid, 7, c: Mîn dûstîh kardan amat vindînêd pûsra abû? (aêgh-ash pâhrîz vabidûnayên,) "who created paternal love when the father causes the son to acquire?" 8 West, "produce the progress of." 9 Or, "causes." 10 Yasna XLIV, II, d.

dispute<sup>1</sup> this thy Religion of the Mazda-worshippers, thou shouldst proclaim this over the earth of seven regions,<sup>2</sup> unto that which is the furthest  $(fr\hat{a}jt\hat{u}m)$  of houses, villages, countries and provinces; do thou openly curse  $(nafr\hat{i}n\text{-}de)$  those who are heretical  $(d\hat{u}sh\text{-}d\hat{i}n)$  towards me, towards the Mazda-worship of Zarathushtra, which is opposed to the domons, which is the ordinance  $(d\hat{u}dist\hat{u}n)$  of Ahuramazda."

- (12) Ahuramazda spoke thus: "I will exalt this which is beloved by thee, which is the Religion of the Mazda-worship of Zarathushtra, opposed to the demons, which is the ordinance of Ahuramazda." (13) "If this which is thine had not been further loved by me, the Mazda-worship of Zarathushtra, that is opposed to the demons (and) is the law of Ahuramazda, would have fallen into decay (vindsishn), so that the admiration of the Religion of the Mazda-worshippers would have been destroyed; so that the Religion would not have become progressive, (and) no one would have followed the Saoshyants' (Benefiters)." (14) "But owing to that (love), O Zarathûshtra! the Religion of the Mazda-worshippers becomes progressive even then until the achievement of the renovation (of the universe), even then until the perpetual? life of the existences, even then till the raising up of the dead, (and) even then till (their) complete (barâ) atonement before the spirits."
- (15) About the abhorrence by the wicked in hell, towards those who are the most wicked ones, (and) towards the spirits from amongst the wicked; and it is the creator (dadar) who, even after the salvation of the others from hell, (and after) the three

l XLIV., 13 c. Ölâ-shân aêdûn mûn pavan a-nyêkshîdarîh la nikîzênd avâginênd. 2 XLIV. 8, e : Daêna râbûg aêmat yeherûnêd.

<sup>3</sup> Frindmishn, "praise;" Av. fr., "to love." 4 Yasna XLIV, 19, d; Kaddr öld pavan zak î vindsishn haît fratum. 5 The benefiters, meaning prophets, 6 Ibid, 15, d, 17, d; Daêná râbâyîh bânday yeherânêd baên zak zimân. Pahl. râbây, Av. rûp, "to go," "to proceed;" hence, "advancing," "progressive." 7 Hamây, "eternal," "immortal."

nights' hard punishment (pajidan)<sup>1</sup> in hell, is to cause the preservation of the latter also—after those three nights—from that misery, and each one attains to happiness. (16) This, too, that Zarathushtra enquired of Ahuramazda, thus: "How have the ignorant (a-shandg) demons, O Ahuramazda! ever (haker-ich) been good rulers? How do they think of them in the world that their happiness arose from them?" (17) And Ahuramazda spoke, thus: "They have been demons, O Zarathushtra! (and) evil rulers, not good rulers; even they do not give forth the reward for (fulfilling) the duty of righteousness.<sup>3</sup>

(18) The best righteousness is nobleness.

## CHAPTER XXXVII., VARSHT-MANSAR NASK.

(1) The fifteenth fargard, Ad-fravakhshyá, (is) about the seven excellences of the admonitions of the Religion. (2) Firstly, the association with the creator, the Beneficent Spirit, through listening, bearing, (and) practising his Religion; this, too, that thereby happens the preservation of the good creation from the Blemish-giver. (3) Secondly, about the separation which comes from the destroyer, the Evil Spirit, (and) the contempt of him owing to his arrogance and falsehood  $(dr\hat{v}jan\hat{v}h)$ , the chief  $(r\hat{v}\hat{e}sh\hat{a})$  of all his vices  $(dh\hat{u}g)$ . (4) Thirdly, the adorning  $(va\hat{e}rdstan)$  of one's temper by good thoughts, good words, and good deeds; and this, that, "whoever of you does not so use  $(varz\hat{e}d)$  this liturgy just as (good) thoughts and (good) words,

I West, "stewing." I concur with West, that "this period of three nights punishment at the time of the resurrection, is quite a different matter from the three nights hovering of the soul about the body after death." 2 Yasna XLIV, 20, a: Châgûn haker-ich. Aûharmazda, shaédûyân hû-khûdâî yehevûnt havând? 3 Ibid, 20, e: Zak-mân lâ-cha pavan-ich mizd zak i yasharâyth kâr frâj yehabûnd.

<sup>4</sup> It is written Ad-fravakhshe in Pahlavi. 5 Yasna XLV, 1, a: Aêdûn frûj gûbishn daêna, va kevan nyôkshishn yehabûnishn, va kevan veshammûnishn. 6 Ibid, 1, d, e: Olû î dûshîh âmûkhtûr Ganrâg-Maînûg ahvûn merenchînâd. 7 Ibid, 3, a: Kolû aîsh fratûm haêm âvâyad vaêrâstan. 8. Ibid, 5, e, d: Mîn lekûm mûn denû mânsar lû aêdûn varzênd, chigûn denû mînishn va gûbishn, pavan ashûn baên ahvûn anûg haît, hanû vad zak î afdum.

they will not allot him light, they will not allot (him) the best existence; misery is his up to the last.1" (5) Fourthly, about the excellence (of) the nature of self-sacrifice<sup>2</sup>, of whomsoever  $(m\hat{u}n)$ (it is) then a giving of what is one's own; and the decision given (about) it is about the goodness of (giving) one's own progeny for the manifestation of progeny, also relationship, and adoption, and effectiveness, and advantageousness, and ownership, and the gift (dahishnih) of self-saclifice of oneself. (6) Firstly, its practice by the creator Ahuramazda as the father (or creator) of Vohûman<sup>3</sup> who was the first born  $(z\partial g)$ , and from that arose the practice (varz-yehevûnîh) of the spiritual and worldly ereatures, (their) progress and manifold relationships, such as the arising (yehevûntan) of brilliance from light, radiance from brilliance, (and) dawning light  $(b\hat{a}m)$  from radiance; (and) the fully progressive dispersion (vistardan) and succession (padvastan) of mankind till the renovation (of the universe); also, through spiritual and worldly passing on in the spiritual and worldly existence, (and) Spendarmad's acceptance of the motherly glory (as the mother of the Earth) was ennoblement. 7 (7) Fifthly, about appointing (and) maintaining the high-priest8 who possesses spiritual lordship and priestly

<sup>1</sup> XIAV, Ibid, 5 c, d: Min lekûm mûn dena mûrsar lâ aêdân varzênd, chiyan dena minishn va gâbishn, pavan ashân baên ahvân anâg hait, hanâ vad zak î afdûm.

<sup>2</sup> Yasna XLV, 4 a,b,e,d,e:--In connection with this passage the attention of the student is drawn to the following note 8 of Dr. West, p. 273. "There is nothing whatever about next-of-kin-marriage in the original Avesta text of this Gàthà, but the Pahlavi translators (in order to interpolate authority for such marriages) took advantage of the Avesta speaking metaphorically of Mazda as being father of the Good Thought (Vohûman), and of the Bountiful Devotion (Spendarmad) as being Mazda's daughter; while they ignored the old tradition that Vohûman was created before Spendarmad' (see Bd. I, 23, 26). 3 XLV, 4, c: Afash pavan abîtarîh î Vohûman varzîd, aîgh-ash frârûn parvartârîh î dâmân râî khvêtûk-das kardan. 4 Barish, Av. barej, "to shine." 5 Firûğ, Pers. fîrûz, "splendour", "brilliance" (frôkhtan).

<sup>6</sup> Ibid, 4, d': Zak î bertû î hû-kûnishn Spendarmat, aîgh min khvêtûk-das kardan lakhvâr lû yekuvîmûnûd. 7 Vaspûharyûnînîdan ; Pahl. vâspûhar, Av. vîsô-puthra, "a nobleman." 8 Ibid. 5, a.

authority; the listening to his dectrine (âmûg), and thereby to Ahuramazda; and the reward of the good work of the newly (appointed) high-priest is his succession (padvastagih) to the best existence. (8) Sixthly, about the praise, worship, (and) ceremonial for the creator Ahuramazda; and this, too, that further conference with Vohûman takes place, and he teaches profitable wisdom, thus: "Thou shouldst be a desirer for the immortal progress of the soul, O Zarathushtra! so that Ahuramazda (becomes) the lord of the creatures, and the practice of propitiation by mankind shall be for him in proportion to the commandment for his worship." (9) About the sovereignty of Ahuramazda even through the reward given at the bridge, which will be in the good ages, those (ages) of the restorer of the world, of the destroyer of the evil one, (namely) Saŏshâns (Sûd-đŏmand).

- (10) This, too, is said, namely: "Thou becomest, through complete devotion, O Spîtâmân! a perpetual adopter (garêftâr) of this ceremonial of mine".
- (11) And about the gift of power by Ahuramazda to the creatures, the liking  $(n\hat{v}\hat{a}r\hat{u}n)$  for that power, and the contempt for the Evil Spirit and his instruments; Ahuramazda and the creations turning that contempt back to the Evil Spirit and to all  $(k\hat{a}d\hat{a})$  the demons, who are produced by the demons.
- (12) About the praise of Zarathushtra this, too, (is said): "Thou art beneficial, and thou art head-priest and master (pad), and through thee exists the Religion which is

<sup>1</sup> X1N, Ibid, 6, a,b, d. 2-2 Ibid 6, d,e: Pavan Vohûman frûj ham-pûrsagîh zak î ölû khratû frûj avô li âmûzênd pûhlûm ûsn-khratû. 3 Ibid, 7,e: Amargrûbishnih zak î yasharûbûn avô rûban khvâstâr. 4 Ibid, 7,e: Aûharmazda dâmân î ôlû khûdûî. 5 Ibid, 9, c. West remarks that this may be regarded as the seventh perfection.

<sup>6</sup> Yas XI.V, 10,a. 7 Nivârûn, Av. var, "to like." West, "preparation." From ni-var "to hide," it may mean "concealment." Better nîvârdan, "to preparé."

propitious; thou art brother and companion of all the benefiters, and thus thy friend is Vohûman."

(13) Best is the excellence of rightcoursess.

### CHAPTER XXXVIII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The sixteenth fargard,  $K\tilde{a}m$ -nemôi- $z\tilde{a}m$ , is about departure to any land whatever,3 in renewed, (nêvaq) search of glory; also this, namely: "Do not stay (mân) away discontentedly from this thy yazishn and nîyâyishn,3 O Zarathushtra! through love (jûshishn)4 of us, when they thy own do not please thee, nor the confederate, nor the companion,3 nor the dignified one, nor the wicked tyrant<sup>5</sup> who worship those who are demons." (2) "And where, (and) also when, thou art far from us, even then do not stand aloof from our affairs (mendavam); and also when the affairs of the world shall not stand well for thee (at), even then thou shouldst worship us, and shouldst make to us obeisance (frinamesh)". (3) So also this that the wish of the Evil Spirit is thus:--" Thou shouldst not reverence, and shouldst not any one make obeisance to the Ameshaspends; and here (in this world) there shall • be neither lordship nor high-priestship; that is, they shall keep no ruler and high-priest, and their desire (shall) not (be) for best righteousness."
- (4) And this, too, (is said) thus: "The strained (tang) spirituality (maînâgîh) and little opulence 6 owing to the little progress of men who are self-gratifiers, thou art aware of, O Zarathushtra! thou who art no seeker of these, that is, thou dost not know want of opulence; but (va) I observe those words of complaint of thine, of which I wish for an

6 Yasna XLVI, 2, b. Li amat kam ramag, aêgh-am khvâstag kum. 7 Ibid, 2, a. 8 Ibid 2, c: Garzam avê lak, zak denê khadîtûn, Auharmazda! aêgh-am

chârag bavîhûn.

<sup>1</sup> XLV., 11, a, d. Súd-áðmandán dastóbar pavan khúdái, zak i afzúnûg daéna, dôst, va akh, va abú Auharmazd. 2 Yasna XLVI. 3-3 Ibid, 1,a. Avô kadár zimig avó-námam (Aúharmazda, pavan hávisht) avó mún pavan níyáyishn sejítűnam.... amat bará khvéshán, airmánán yehabûst haváam. 4 Zush, "to love." 5 Ibid, 1, d. Lá baén matá mún sástár i dravand, matá sardár shnáyénd.

- inquiry  $(\hat{a}m\hat{a}rag)^1$  from thee." (5) And this, (too), namely: "Thou art aware of the gratification of this desire<sup>1a</sup> of us who are Ameshaspends, and we give thee for it the gratification that thou bringest forth; we also give thee the liberty which a friend gives to him who is a friend."
- (6) About the advent of the strong ones<sup>2</sup> in ages, who are beneficial through teaching and practising wisdom,<sup>3</sup> (and) the thirst of youths (garshnân) being increased by them; by the help (avâgîh) of complete devotion they enlarge the world of righteousness, and produce distress for the evil ones, and the advantage due to straightforwardness extends to them<sup>4</sup>. (7) And this, too, that he who is wickedly oppressive has fallen (frâd) down through his own deeds, (and) died.<sup>5</sup> (8) About the opposition to the evil people<sup>6</sup> always (hamâî) with as much strength as one has, so that he who is a good ruler<sup>9</sup>, whose authority<sup>7</sup> is the Mâthra-spenta, becomes predominant (sharîtâ) over Aeshma (Wrath).<sup>8</sup>
- (9) About the praise of the renovators (vuêrâstârân) this, too, (is said) thus: "Blessings on good understanding, also on Mithra, whose punishment of sinners they shall inflict with this consideration (dârishn) that he is intelligent (and) protector of promises (mitrôpân)". (10) And about the decision as to a kinsman (nafshâ) of any one whatever, this, too, namely (aêgh): "Through the revivification (zîvînishn) by Rashnû 10 of whomsoever is righteous, and also of whomsoever is wicked, that is,

<sup>1</sup> Comp. Pers. âmâra, "inquiry;" âmâr-gîr, "an accountant," Av. mar, "to calculate." <sup>1a</sup> XLVI. 2, d: Râmishn am kâmag, mun dûst avo ölâ î dûst yehabûnêd. 2 Aurvant, "strong". 3 Ibid, 3, c: Pavan varzishn âmûkhtisn, î zak î sûd-âŏmandân khratû. 4 Ibid, 3, d: Avô mân zak sûd havând Vohûman yehamtânêd, aêgh mizd pavan frârânîh burâ yehabând. 5 Ibid, 4, e: Pavan dûshstakhmag, aêgh pavan zak î nafshâ kûnishn frûd mûrd (damned) yehevûnêd. 6 Ibid, 4, d. 7 Or, "whose high-priest is." 8 Ibid, 5, a. 9 Ibid, 5, b: Vâvarîgân pavan khûp shnâsagîh, va pavan-ich Mitrô, mûn vinâskârân pâdfrâs vabîdûnayên, pavan aê î lak yakhsenûnishn, aêgh shnâsag va mitrôpân. (See Mithra Yasht). 10 The angel of justice who weighs in his balance the good works of a departed soul against its sins, in order to decide its fate till the resurrection and renovation. See Dînkard, Book VIII., chap. XX. See XLVI, 5, c. Pavan Rashnû zîvînishn mûn yasharûb, va mûnich dravandaêgh kolâ aîsh pavan dînâ yâkhsenûnishn.

every one will be kept for judicial investigation (at the end)." (11) And this, too, namely: "A kinsman  $(nafsh\hat{a})$  is to be considered as virtuous  $(n\hat{e}vag)$ ," by him whose own soul is saved from wickedness." (12) This, too, namely: "So thy high-priest is he whose own religion is pure."

(13) About the characteristics  $(nish\hat{a}n)$  of the fiend  $(dr\hat{a}j)$ , the wounded Mânî, and the smiting of the wicked who were listening to him; that which came from him who was the monarch. (14) And this, too, namely: "The wicked one, who gives my world to that which the malicious Evil Spirit has raised to supremacy  $(l\hat{a}l\hat{a}\hat{a}h)$ , is that one who is a self-wounding demon, who  $(a\hat{e}gh)^6$  is rendered predominant for the death, of the world of righteousness, which he praises." (15) "The ceremonial of righteousness is not such as that he praises, O Zarathushtra! the priestly authority of the world for which he says, thus: 'In priestly authority and high-priestship I am better, I am suitable, and not so, O Zarathustra! is that one who consecrates  $(janb\hat{m}\hat{e}d)$   $g\check{a}m\hat{e}z$   $(m\hat{u}trishn)^7$  for (the use

<sup>1</sup> XLVI., 5, d : Va zak (shajîr gabrâ) fráj arô nafshâ gûbishn; gégh pavan nafshâ dârishn. 2 Ibid, 7, e: Dacna pavan dastôbar yakhsenûn. 3 Pahl. khastay, "wounded," "broken." West, "the broken down". 4 Mâni, the arch-heretic who was born in about A.D. 215-16, and who declared in the reign of Shahpûhr I., his doctrines in old Irân in A.D. 242, and according to Nocldeke's History, was put to death by order of Behram I. in A.D. 276-277. Mâni showed two opposing principles in everything that exists in the worldand tried to prove that God could not be responsible for the evil happening in the world, as it was in serious contradiction to the excellences which distinguish his works, and that he was above any such imputation. His tenets seem to be an heretical off-shoot of the Religion of Zarathushtra. West remarks: "From the mode in which he and his followers are mentioned in §§ 13-16, it would seem that the original Pahlavi version of the Nask must have been made at a time when this heresy was still fresh in men's memories as it would have been in the first half of the fourth century, when Aturpad-i-Mahraspendan was collecting and revising the sacred books."

<sup>5</sup> Yasna XLVI., 8, a; Mùn zak î li géhân yehabûnêd avô ölâ î kînîg. 6 Aêgh is used for mûn.

<sup>7</sup> XLVI., 10,b: Aêmat zak dahishn amatshan janbînênd mûtrishn. Av. muthra.

- of) mankind: that which he speaks to them, becomes a perpetual stimulus  $(zahishnih)^1$  from him; and they who consecrated the gămêz think it for the end, (and) that which is the best yazishn of the demons occurs." (16) Through the confronting (padirag) arrival of Sraōsha the Holy, the ruler is vexatious (besh) with that (wicked) person, that ruler who is a protector of these through good living 2 (or virtues), not through evil living, and at any time a distresser of the wicked.
- (17) About the special traits (nafshâh) of the followers (hakhtârân) of the Religion, (and) the meritorious deeds of (those) followers. (18) About the signs of the last times, which are the milleniums of the sons of Zarathushtra. (19) This, too, that they cause discomfort unto the sovereignty, they who are Kaîs and Karaps, those who are also the most evil ruling in the country, who by evil deeds and (evil) words destroy the existence of mankind, and destroy their own souls, also they destroy the material world which, being intermixed (dar-hamag) is more beloved by them (jâshagtar) than righteousness; even (their) sovereignty is a dağger (dashnag)<sup>5</sup> of protection among the existences, of those whose commands are wicked, when they produce that which is vicious (avârân), and deliver at the end their pupils (âmâkhtagân) to that which is the abode of the demons.
- (20) And here, too, about the praise of the family of the Frayânas<sup>7</sup> it speaks thus: "Righteousness arises (*lâlâ-yeham-*

<sup>1</sup> Reading zahishnîh, Pers. zahîdan "to stimulate", "to fight." 2 Reading hû-zîvishn, for hû-zahishnîh. "good emanation" (see West). 3 XLVI, 8, e. e. Pavan padîrag yehamtûnishn pavan hû-zîvishnîh pâragîh....lû pavan dûsh-zîvishnîh pavan kadâr châî dûmân. Aûharmazda! bêshîdâr î sarîtarân.

<sup>4</sup> Yasna XLVI, 11, a. b. c. d. e.: Arô khûdâyîh âyêjênd mên Kîg ra Karap havând, gês î anshûlâân tamê berê merenchînênd, arô zak î nafshê rûbên khrûsishn yehabûnd....afashên hamêî beên drûjag demên hastishn haît. 5 Dashnag, Pers. dashnah, "dagger." 6 Srêyishn, "protection", Av. thrê, "to nourish." 7 Frayênag, a Tûrênian family of Mazda-worshippers, of whom Yêrshêr-Fryêna is well-known in Yashts V, 81, and XIII, 120.

Thinêd), O Spîtâmân! from the grand-children¹ and posterity² (napatân) of Tûran; and when they are brought forth (hanjîd)³ by the Frayânas,⁴ it is just as said that they are (brought forth) by Tûrân; through the assistance of Spenta-Ârmaiti⁵ they develop the world of righteousness, and produce distress for the evil existences;⁶ they likewise think about it with Vohûman, O Zarathushtra! (and) thou shouldst produce (zâyêsh) by words their joyfulness from us, who are the Âmeshaspends; that is, do thou beseech it." ⁶

(21) This, too, (is said) namely: (aêgh): "This liberality, which is for thee, is for us who are Ameshaspends, by him who shall make free offerings for thee, it is made by him for us." (22) About the praise of Vishtaspa this, too, (is said) namely "Kaî-Vishtaspa has gratified thee among the worldly existences (ahvân) by liberal gifts, whose coming forth to thee in distress (tangîh) is through the reign of Vohûman; that Kaî-Vishtâspa has developed (frâdînîd) the material world of righteousness; thou shouldst have him in mind, the good companion, the pure friend,7 who is Kaî-Vishtâspa, O Zarathûshtra! such is that Kaî-Vishtâspa the active, who, when he praises the Religion, attracts (hanj) fellow-dwellers (and) converts (vardêd) (them); that is, he brings them on to the Religion."8 (23) About attracting the Spîtâmân to the Religion, this, too, namely: "Thou shouldst speak thus to the Spîtâmas: 'You should praise mentally righteousness with much (kabed) and superior (madam) homage; an offering (dahishnîh) is to be distinguished by you, as well as whatever is no offering; even for those deeds of your

<sup>1</sup> Av. nâfa, "offspring". 2 Napat, naptar, "a grand-child." 3 Hanjîd, Pers. hanjîdan, "to bring forth." 4 Frayûnag, a Tûrânian family of Mazda-worshippers, of whom Yôishtô-Fryûna is well-known in Yashts V. 81, and XIII, 120. 5 Spenta-Ârmaiti, Pahl. rendering Bûndag-mînishnîh, which is here used instead of the proper name of the Spirit of Bounty, who is here meant. 6-6 XLVI, 12, a, c: Amat lâlû yasharâyîh min nâfân va naptân î Tûrân hanjîhaît pavan Fryânag pavan Bûndag-mînishnîh gêhân frahî yehabûnd, îlâ-shân zak î Aûharmazda râmînî-dârîh yemellûnd. 7 XLVI, 13, e. Ölâ î Vishtâspa pavan zak î lekûm yasharâyîh hamîshag mînam khûp, hamhakhag, aêyh frârûn dûst. 8 XLVI, 14, c.

righteousness is the reward given unto you, that reward which is much given by Ahuramazda," <sup>1</sup>. (24) About the place of the four marvels produced by Ahuramazda, there where is the reign of Vohûman,<sup>2</sup> and there where is the hospitality<sup>2</sup> of Ahuramazda,<sup>3</sup> and there where is the Religion with Spenta-Ârmaiti, (and) there where are the souls of the liberal.

(25) About the advice unto Zarathûshtra as to the speech made for mankind in due proportion, abandoning want of proportion (a-padmanih), which is an appropriation of liberality (to a special purpose) with humility and a wise proportion which is for good works. (26) And this, too, namely: "To him who gives himself up sincerely (minishn î tanû) to thee in discipleship, thou also shouldst give up best which thou hast to give of thine own; and thou shouldst give wealth to him who shall give wealth to thee, because thus thy soul would be the best, Orighteous Zarathushtra! when it (the soul) shall act thus." (27) And this, too, thus: "Thou shouldst select this Religion of mine with wisdom, and also with thought." (28) This, too, that unto him who through righteousness has by (his) act success (vindîh) necessary (âvâyad)<sup>4</sup>, the gift is good for the good works done by him. (29) And this, too, that whoever seeks good works, (and) seeks good works by innocence (or, sinlessness), obtains freedom from sin (a-vinasih); and whoever is liberal to the sacred beings is free from destruction (a-nasînishn) owing to the liberality of the sacred beings. (30) This, too, namely: "These are the rewards I am aware of,5 which have been, and which also still are, and which, likewise, ever will be."

### (31) Perfect excellence is righteousness.

<sup>1</sup> XLVI, 15, b,c,d; Afatân dahishn barâ vichînishn, va mûnich a-dahishnîh ..... yasharâyîh avî lekûm yehabûni-haît mizd, mûn-ash yehabûnt fratûm Aûharmazda zak î mizd. 2-2 Ibid, 16, a,c, d,e: Tamâ aêgh Vohûman khvâst yekavîmûnêd khûdâyîh; tamâ aêgh Aûramazda pavan kâmag baên demân ketrûnêd. 3 Ibid, 18, e: Zak i li pavan khratā, pavan-ich mînishn barâ vichînêsh daêna.

<sup>4</sup> West, apêsitûnagîh, "effort". It seems to be the Pahl. rendering of the Av. haithîm "true (welfare)," which is translated in the Pahl. Version by Ash!:ârag. The word is doubtful. 5 In XLVI, 19, e, it is: Aûharmazda i agâs havâ-ôm daêna î lak, and not zak mizda âgâs havâ-ôm.

### CHAPTER XXXIX., VARSHT-MANSAR NASK.

- (1) The seventeenth fargard, Spentâ-mainyû, is about (this) that Ahuramazda produced the creatures through wisdom, (and) maintains them through truth. (2) This, too, that the best thing for every one is the thought in a high-priest who is the tongue<sup>2</sup> (speaker) of the spiritual lord; in a high-priest, who has to maintain (spiritual) thought, no faculties of his body are to prove false unto the spiritual lord on account of (his) love for the world. (3) And (this) that the spiritual lord is always true of the tongue. (even) when he (the priest) speaks falsehood with the tongue, those words which he does not believe (to be) through the spiritual lord; (and) it is owing to this, too, that out of the whole body the tongue first dies. (4) "Unto thee, I say, O Spîtâmân! that thou shouldst speak with the tongue just as thou thinkest with the mind, and thou shouldst do (thy) work with both hands in complete devotion."4 (5) And this, too, that whosoever shall act thus is sagacious, and that one is the father of righteousness through wisdom; 5 and whoever would do that which has come (to him), thoroughly observes it on account of that which has not come. (6) And also this, (that) in the person of him who shall do that which he understands, and asks again about that which he does not understand, is entertained the propitious spirit of wisdom.
- (7) About the production of cattle for the help of mankind, (and) likewise the pleasure of the pastures for the help of cattle.<sup>6</sup> (8) And this, too, that the Ameshaspentas injure the demon Vadaka<sup>7</sup> and wicked people, but they do not injure rightcous people and the pious sages (hû-dânâg). (9) This, too, (is said) namely: "In scanty opulence do not boast<sup>8</sup> of good works, thus in great opulence much good work arises." (10) This, too, that beneficence gives all to the good, and the good spirits do not maintain the exaltation (frâj hastun) of the villain.<sup>9</sup>

<sup>1</sup> Spend-mad in Pahlavi. 2 XLVII, 2, a, b; Pavan hûzv**â**n va fûmâ zak î frârûn yeme!lûnêd. 3 XLVII, 2 d.

<sup>4</sup> XLVII, 2, e: Va pavan bûndag-mînishnîh, pavan kolâ dô yedâ kûnishn varzêd. 5 Ibid, 2, d: Zak î farzânag, zak î abû yasharâyih pavan dânâgîh. 6 Ibid, 2, e: Afat aêdûn avô zak vâstar rîmishn-ich dâd pavan bûndag-mînishnîh. 7 Ibid 4, a,b,c. 8 Al mang, Pes. mang, "to boast." 9 Ibid, 5, b,c, Jvît min hanâ î lak zûshishnîh dravand bakhshênd, "apart from thy love the wicked have their share."

- (11) And about the gift of the tongue of a true speaker for summing (vichârishn)<sup>1</sup> up (the case) of the disputants, and for declaring who is acquitted from or involved in a crime; and (about) the ordeal, which is a demonstrator (nimûdâr) to acquit (or) to convict, which is accepted by him whose tongue is truthful—and they shall propagate his statement—(and) which has rendered elaborate its decisions in the world, (and) distress becomes diminished. (12) This, too, (is said) that it (namely, the ordeal) gives out the decision of the fire for disputants, so that it shall make manifest the acquitted and the criminal; when he in whom are strong (stawar) perfect thought and also rightcousness, is the superintendent (sardâr) of the ordeal; and when they observe that many believe that the ritual of the ordeal is (meant) for the wicked.<sup>2</sup>
  - (13) Best is the excellence of righteousness.

## CHAPTER XL., VARSHT-MÂNSAR NASK.

(1) The eighteenth fargard, Yêzî, (is) about the nature of certain or doubtful manifestations (and) symptoms as to the happening of the future existence<sup>3</sup>. (2) About the great magnificence of the spirit of good works (kirfag-maînûg), and that also of the man doing good works (kirfag-gar mardûm) through the entertainment of that spirit in him. (3) This, too, that they will praise, and recount, and practise the Religion of Mazda-worship at the time of the renovation (of the universe); (and) that regarding which (renovation) the demons through deceitfulness, and afterwards also mankind who are wicked, (and) who are deceived by those who are demons, have said that it would not occur.<sup>4</sup>

<sup>1</sup> Vichârishn may mean "the summing up of a case," "summary", "conclusion." West, "satisfying." 2 XI.VII., 6, a, b, c, d; Âtâsh vichârishn barâ yehabûnêd avê patkârdârân aêgh bûkht va âirikht......dravandân zak nîrang î var vad yasharûbân râî lâ patkâr, "the wicked are not opposers of the nirang î var which decides for the righteous."

<sup>3</sup> XLVIII, 1, a. 4 Ibid, 1, b. Amat tanû-î-pasîn yehamutûnêd mûn-shûn pavan frîptûrîh frûj gûft aêgh lû yehamtûnêd,

- (4) About the triumph of the sacred beings over the demons in the final ages (of the world). (5) Firstly, that when, owing to the salvation of mankind from hell, they praise the Religion of Mazda-worship; (and) that when Zarathushtra the Spîtâmân. of venerated fravahar, came to the obedient (râm) king, Kaï-Vishtaspa. (6) Secondly, (that) when the moral power and triumph of renewed (nêvag) sovereignty are again united with the Religion, and mankind, on that account, return to the good Religion; and this occurs on the near approach of Aushedar, son of Zarathushtra, when the righteous Chitag-Miyan<sup>1</sup> (Peshô-tanů) arrives. (7) Thirdly, (that) when mankind contentedly (khûrsandîhâ) praise the Religion of the Mazda-worshippers, and this occurs during the advent of Aûshêdar-mâh, son of Zarathushtra. (8) Fourthly, that when every one practise the Religion of Mazda-worship voluntarily, at that time arrives the beneficial (and) triumphant producer of the renovation, Saŏshâns,2 son of Zarathushtra; (and) this is the pre-eminence (and) supreme triumph of the sacred beings.
- (9) About enquiring concerning the Religion of him who is acquainted with the Religion (and) a wise priest, and hearing (of it) from him, and well understanding it through wisdom.<sup>3</sup> (10) About abstaining from the secret dealings of a deceitful apostate who tempts (mankind) into sin<sup>4</sup>. (11) This, too, (is said), namely; "Thou shouldst not fall into preposterous stupidity<sup>5</sup> through the teaching (wherewith) they deceive;

l Peshô-tanu, son of king Vishtàspa, and the chief high-priest of Kangdez. His name occurs only once in the Avesta. He was made to drink, according to tradition, the consecrated milk, and consequently he became immortal. Here Chitra-Mîyân is a title of Peshô-tanu who is expected to come from Kandez to restore the religious rites in India and the rest of the world, (see Bûndahishn, chap. XXIX, 5; Zand-î-Vohûman Yasht, chap. III, 25-52.) The Av. name of Aûshidar is Ukhshyat-ereta, and that of Aûshêdar-mâh is Ukhshyat-nemungh; the first and second of the expected posthumous sons of Zarathushtra. 2 Av. Saŏshyŏs, the last of the posthumous sons who is expected to complete the triumph of the Religion, and prepare for the resurrection and renovation of the universe.

<sup>3</sup> Yasna XLVIII, 3 a, b. 4 Ibid, 3, c. Nîhânîhâ milayâ î yasharmôgîhâ. 5 Haredîh, comp, Av. haredhi, "oppression", "enmity", "stupidity".

that is, they thus will delude thee into preposterous absurdity, which is hell."

- (12) About mankind attaining by degrees (pavan pâyagîhâ) to the sagacity of an angel through wisdom, ability, (and) religion. (13) And this, too, (is said), namely: "For that path which (rises) from among the creatures, even this, too, is a path¹ produced (and) opened (sharîtunt) among mankind, wherein when mankind inevitably (apâ-râsîh) halter¹a the worst religion, like the Evil spirit people deliver themselves up to the stupefying (stardgar) Akôman." (14) This, too, that through the sagacity of the sovereignty, every one at last arrives at that (good) path. (15) And this, too, that, by him who shall perform good works or commit sins with much fearlessness, with this consideration that these were performed mindfully,² (remembering) that the best thing for mankind after birth is purification from sin³.
- (16) This, too, that the food (and) maintenance of priests (depend) upon husbandmen.<sup>4</sup> (17) This, too, that the desire for the pleasure and strength of mankind is due to the cattle of Haurvatât (and) Ameretât<sup>5</sup>. (18) About the oppressiveness of Wrath and Envy, and the destruction of both are through Spenta-Ârmaiti (Complete Sincerity) and entertainment of Vohû-manangh.<sup>6</sup> (19) This (is said), namely "I made the Religion of righteousness a perfectly unequalled gift; and all men themselves shall be in perfect activity therein; hence the involuntary (a-kâmag) seeking of immortality by all mankind (is) the reign of the Will, and advantage always accrues from it." (20) This, too, that the care of cattle is reverence unto Ahuramazda.

<sup>1</sup> Meaning, "evil path or religion." 1a Pers. shakl, "halter." 2 XLVIII, 4, c. 3 Ibid, 5, c: Yöshdåsrîh î anshûtâân âkhar min zerkhûnishn pâhlûm, âkhar min zerkhûnishn a-vinâsîh pâhlûm. 4 Ibid, 5, d: Zak î gaŏspend varzidâr vâstryōsh zak î lanâ râî; khûrishn fshûvînishn. 5 Ibid, 6 a, b. 6 Ibid, 7, a,b. 7-7 Reading bûndag aham-dahishn. West, vôyakhâm²dahishn, "a combining desire." The Avesta word whereof this is the Pahl rendering is hithaōsh, hithãm, meaning, (Mills) "bond of truth," (Darm.) "the place of rest," (Harlez) "the essential characteristic." The meaning is doubtful. Also bûndag kûnishn may mean "perfect, or successful, activity."

- (21) About the greatness<sup>1</sup> of righteousness this, too, (is said) that that greatness is generated from itself, and its seekers (attain) to supreme predominance in the best existence, (and) the solicitation of mankind for that greatness. (22) About the praise of the period of the renovation this, too, (is said) that at that time to those who are doubtful about it are altogether disclosed publicly the last reward and bridge (judgment) of the worthy 2. (23) About the lawfulness of the destruction (of evil) by him who belongs to Voleûman, who is himself the spiritual lord of improvement (ârâyishn); this, too, (is said) that the wicked at that time will become aware of their own wickedness when their bodies are dissipated<sup>3</sup>. (24) About the destruction of the good works of the wicked, even those of their own souls, and those of their spiritual existences, and those of their material bodies. 4 (25) And this, too, that near (nazdîh) the time when the renovation approaches the sovereignty coupled with (levatâ) wisdom, unto him who is the best of mankind; and therein is enveloped that glory whereby the smiting of the vile and the increase of the pious people arise; (also) the sagacity (farzânagîh) which is in Vohûman, approaches those who are his friends.5
- (26) This, too, that those people are the extenders (vakhshî-nîdâr) of days, and they are beneficial in the country<sup>6</sup>, and their practices (dyîn), wherever they have arisen, are opponent of him who is wrathful.<sup>7</sup> (27) And this, too, that they shall for that purpose elevate brothers and sisters for the same object (of suppressing demons), so that they shall practise self-sacrifice<sup>8</sup> (or self-devotion) with mutual consent; and near before midday<sup>9</sup> they will display<sup>10</sup>

<sup>1.</sup> Rûbâîh, "greatness" in the original text. 2 XLVIII. 9,b. Amat pavan zak î öld zimân, zak î li hâvish râî âshkârag yehevûnêd.

<sup>3.</sup> Ibid, 9, c. Zak î pavan Vohûman vishûpishn, aêgh amat pavan frârûnîh zivam am gûmânîg sarîtarân tûbân yehevcûnêd vishuftan. 4 Ibid, 11, c. Mûn avî dravandân khrûgîh (rêsh) va armêshtîh akârîh yehabûnêd. 5 Ibid., 11, d. Avô mûn zak î frazûnagîh î pavan Vohûman yehamtûnêd.

<sup>6.</sup> See Pahlavi Version of Gåthå XLVIII., 12, a. Afdåm oldshån havdnd såd-dômand, i pavan matd frashagard kurdur. 7 Ibid, 12,d. Må old-shån yehabånt yekavirsånd hamaëstdrih i öld i aëshma. 8 See my dissertations on the "Alleged Practice of next-of-kin Marriages in Ancient Iran." 9 That is, in the Håvan Gåh they will produce radiance or brilliance as bright as midday on their faces. I think khôrah is meant here. 10 Or, "they will produce".

a glorious (lala) radiance ( $kh\hat{u}rah$ ) in the centre of their faces, rising lofty, flickering (nevandag)<sup>1</sup>, victorious ( $ar\hat{u}s$ )<sup>2</sup>, and brilliant,(and) they shall make the radiance develop on high and clearly appear to an altitude of the height of three spears<sup>3</sup> of the length of three reeds ( $n\hat{u}\hat{i}$ ) each, and after midday they learn ( $am\hat{u}kht\hat{e}nd$ )<sup>3a</sup> about its disappearance ( $ranag\hat{i}h$ ); (and) it shall carry away the fiend ( $dr\hat{u}\hat{j}$ ) who was the fore-most destroyer ( $khaye-b\hat{i}d-p\hat{e}sh$ .)

- (28) About those who put on the  $k\hat{u}st\hat{i}$  (sacred girdle)<sup>4</sup> wherewith they shall perform their own function, and thus they all appear happy.
  - (29) Best is the prosperity of rightcoursess.

### CHAPTER XLL, VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The nincteenth fargard,  $Ad\text{-}m\hat{a}\text{-}yav\hat{a}^5$ , is about the protection of a protector for the protection of the distressed  $(n\hat{i}y\hat{a}z\hat{a}n)$  of the renovation<sup>6</sup>. (2) About the impossibility  $(l\hat{a}\text{-}sh\hat{a}y\hat{i}dan)$  of convincing those who have not attained to the fundamental reason of belief  $(h\hat{e}mnunishn)$  before sagaciously making them convinced<sup>7</sup> of the existence of the creator, which is the fundamental reason of belief.
- (3) About the grievous suffering (vîmârîh)<sup>8</sup> of the Religion owing to him who is a wicked judge, whose effusions<sup>9</sup> on the judgment seat (dâtôbarîh gâs) are injudicious, malevolent,<sup>10</sup> (and) hostile to wisdom; also his (own) wounding (is) from truth,<sup>11</sup> and (his) annoyance from the truthful ones, and in him the Evil Spirit has a lodging; (about) the advantage unto the Religion

<sup>1.</sup> Comp. Pers. nevân, "waving", "flickering". 2. Pers. arûs. "winning," "victorious." 3 Meaning 42 English feet. 3ª Pers. âmûkhtan, means "to learn", as well as "to teach". 4 Av. aiwyaonghana, "kûstî". That is, those who put on and recite the kûstî prayer. 5 Gàthà XLIX. 6 XLIX, 1, a. Aêgham vad tan-î-pasîn hamâi pânagîh î dâmân ghal kûnishn. 7 Aûstîgânînîdan, "to make one convinced", Av. stawra, "strong," hence "to render strong." 8 Ibid, 2, a. Daêna vîmâr barâ vabîdûnayên, "they shall make the Religion diseased." 9 Rêzîdan, Pers. rîkhtan, Av. rich, "to pour out," hence "out-pouring," effusion." 10 Sarîlar-kâmag, "most evil-wishing." 11. XLIX, 2. b. Dastûbar î dravand î friftâr, mûnash min rûstîh rêsh.

and the great (raba) rewards of just judges, (and) their elevating (madam-barishnh) desire for leadership through straightforwardness.<sup>1</sup> (4) And about separation from the friendship of the wicked, evil-wisdom<sup>2</sup> (dash-khrata) due to want of sagacity (a-farzanag), and inoccupation, in whom wrath and envy are coiled up<sup>2</sup> (as a serpent). (5) And about the good government of those who preserve their own necks (chavara) from viciousness, and the vile (dash) retribution of those who are again and again (lakhvar) culpable owing to viciousness. (6) And this, too, that the wicked themselves are wicked towards their own, and make them fit for hell (dash-aha); consequently, even those who are beloved (garamag) by them, and more beloved (jashagtar) than righteousness; and (their) reign, too, is a seanty (gashag) protection.

- (7) And about the praise of Zarathustra this, too, (is said), namely: "Thy sweetness and eloquence (charpîh) have shewn to the world that leadership of the Religion is thine through Vohûman, (and) thou art well conversant with righteousness<sup>4</sup>". (8) About the praise of Frashaðshtra's ardour (garemogîh) in the leadership of meritorious works through virtuousness, in listening to doctrines (âmâjîshn) and truthful speaking, and in pasturing (fshegîh)<sup>6</sup> (and) cultivating the world, framing beneficial works, and not giving leadership to the vicious. (9) About the praise also of the efficiency (and) religious authority of Jâmâspa. (10) About the protection of the good creations by Vohûman; and that, too, of the souls of the righteous by Spenta-Ârmaiti.
- (11) About the punishment of the wicked (ruler) who should seize anything unlawfully in his realm. (12) Also about the grievous punishment in hell of the wicked who is

<sup>1</sup> XLIX, 3c. Zak am sardârîh kâmag î pavan Vohûman. 2-2 Ibid, 4, c: Ölâshân dûsh-khratu havând, mûn-shân aêshma vârîd yekavîmûnêd, va areshkaich aêjh-shân baên tanû parish-î kard yekavîmûnêd.—Comp avar-pîch, Pers. pêchîdan, "to coil," "to wreathe," "to involve." 3 Dûsh-âhâîgînênd. 4 XLIX, 5, a, b, c. Aêdân öld î Aâharmazda shîrînîh va charpîh, mûn zak duêna sarddrîh pavan Vohûman, pavan bûndag-mînishnîh kaddrchâî yashard-yîh khûp shnâsagîh. 5 One of the two brothers who were relatives of Zarathushtra. He was father-in-law of Zarathushtra. 6 Av. fshenghîm, comp, jshu, pasu, "cattle"; "prosperity-eausing". 6a XIIX., 9, a. Amat nyêgshêd âmûzishn zak î fsheg sûd î tâshidâr, lû zak î râst-gôbishn sardârîh yehabûnêd avê dravandân. 'The Minister of King Vishtâspa.

evil-thinking, who is evil-speaking, who is evil-doing, who is of evil-religion, (and) an evil ruler. (13) About the reply<sup>2</sup> of the archangels to Zarathushtra as to the reward solicited<sup>3</sup> by him, to make him satisfied about it.

(14) It is righteousness that is perfect excellence.

# CHAPTER XLII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The twentieth fargard, Kad-môî-ravag, is about anything whatever being begged as provision for the soul, and it is through the speaking of Khshathravairya unto Zarathushtra, thus: "Thou shouldst think thus, O Spitâmân! that Ahuramazda assists thee." (2) This, too, (is said), that the creatures of Ahuramazda live through Haurvatât, are rendered immortal through Ameretât, possess complete mindfulness of Ahuramazda through Spenta-Ârmaiti, and regard him as ruler through Khshathravairya.
- (3) About the desiring of wealth from straightforwardness; and this, too, that to him who desires from virtuousness that which, is not acquired by him owing to the tyranny of the evil people, or on account of some other opposition, they (the good spirits) then give essentially  $(ga\delta har\hat{\imath}g)$  that reward in the spiritual existence  $(ma\hat{\imath}n\hat{\imath}g)$ , (which is) much better than that wealth.<sup>8</sup> (4) And about the cattle valuable for that warrior<sup>8</sup> who possesses principles  $(d\hat{\imath}d)$  of virtuous strength, for assisting the will of the good spirits, and for the benefit of Irân, (and) for smiting (and) diminishing<sup>9</sup> the force of the Non-Irânians.
- (5) About the solicitude 10 of mankind for the advancement of the admonitions (and) commandments of God, so much so that

XLIX, 11, a. Aêdûn zak î dûsh-khûdâî, î dûsh-kûnishn, î dûsh-mînishn î darvand.
 Padvâchishn, Av. paiti, and vach, "to speak".
 XLIX. 12, d. Aêdûn bavîhûnânî zak î lekûm îsht pâhtûm.

<sup>4</sup> For Av. Kad-môi-urvâ. 5 Pers. tûshah, "food," "necessaries." 6 L, 1, a: Chîgûn avê denâ li rûbân khvâstâr havd-am chîgâmchâî tûshag. 7 Av. Khshathra-vairya. 8 L. 3, a, b. Zak î dratêshtâr yashurûyîh râi puvin göspend virjânîg. 9 Kastarîh, Av. kasu, "small." Pers. kâstan, "to diminish," "to destroy". 10 Here gareftârîh is used in the sense of gareftagîh.

spiritual<sup>1</sup> strength (zôr) is to them a helper in acquiring knowledge, (and) in their possession of the best existence through the advancement of those admonitions (and) commandments. (6) About the help of the righteous on the passage to the best existence from the spirits of wisdom, sovereignty, liberality, (and) truth, from the angels Ashi-Vanghuhî and Haŏma.<sup>1</sup>

- (7) About the reason of the walking onwards by the zŏta 3 steps from the place of the zŏta, while uttering the Avesta, at the end of the ritual for the fire, while reciting (Avesta)<sup>2</sup> when offering consecrated water to the water; (about) the leading up of the whole assembly by the archangels, always at the end of the conference with Zarthushtra, by three steps from the earth to the Hvarshêd-pâyâ (sun-station), through the heavens of Hû-mata Hû-ŏkhta, (and) Hû-varsha.
- (8) Advice to Zarathushtra also as to the nature (dininag) of the archangels; also a remembrance (aiyyâd) to worship after separation from the sight (of them). (9) And this, too, (18 said), that hence arises simultaneous attainment (ham-gareftârih) in him whose disposition and character are sagacious, 3 as to the adaptation of his own deeds to that nature of theirs (i.e., of the archangels). (10) And about the good affinity of Zarathushtra also with abundance of good works; this, too, (is said) namely: "So for the deeds of them which are to be accomplished and which are also (already) accomplished, there is reward for all for thee through their righteousness, O Zarathushtra!"
- (11) And about the advice unto Zarathushtra, this, too, (is said) namely: "Thou shouldst become reverent to them (i. e., to the good spirits) so that mankind may become reverent to thee." (12) About the calculation of the hours (zamûn), of the days and nights, all for the good selection of them as to good works; this,

<sup>1</sup> Min yazadan. 1ª See Yasna IX-X, which treat of the yazata Haŏma. 2 Parvâchishn; Av. pairi and vach, "to recite"; that is, reciting the Avesta while going round the yazishnayâh. See West's interesting note 1, S. B. E. XXXVII., p. 293. 3 L. 9, d. Aêdûn zak î ölâ î avô hû-dânây pavan khvahishn havâ-ânî. 4 Pasijagihâ. 5 Hû-angûshîdayîh, lit. "good similarity," hence "good relationship."

too, that whoever is diligent (and) always doing meritorious works, (and) that whoever shall perform as many good works as are possible for him, is given as much reward as is his desire.<sup>1</sup>

(13) It is rightcourness that is perfect excellence.

### CHAPTER XLIII., VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) In the twenty-first  $^2$  fargard,  $Voh\hat{n}$ -khshathra $^3$ , it is said by Ahuramazda, thus: "I produced, O Zarathushtra! the desire for a good ruler  $^4$ ;" and this, too, (is said) that when (there is) a desire for a good ruler worthy of a share of the world, whoever is worthy of a share of the world [(is) a developer  $(afz\hat{u}n)$  of that world also, on account of the share which is given him, and who (is) himself a developer of the world also by the gift of the share,  $^5$ ] his giving the share being the gift of a helper; the gift of a helper (is) a perfect  $(p\hat{a}hl\hat{u}m)$  action, and the superiority (avartarih) of action (is) owing to thought (and) speech.
- (2) About the place where  $(a\hat{c}gh)$  the best wealth is the produce (bar) of water, and earth, and plants; also the best wish is the craving<sup>6</sup> for the Religion, and for the liberality of sovereignty. (3) About the begging of gifts from the sacred beings, even with words disputing  $(patk\hat{a}rishn\hat{a}g)$  the reply  $(padv\hat{a}khtan)$  of the sacred beings, (and) worthily contending for the gifts to the worthy ones. (4) About the connection  $(patvast\hat{a}rih)$  of the force  $(z\hat{o}r)$  of intelligent  $(h\hat{u}sh\hat{a}g)$  memory and wise selection, one with the other. (5) About following  $(h\hat{a}khtan)$  both  $(agav\hat{a}n)$  the leadership<sup>7</sup> and forgiveness<sup>7</sup> of the (good) spirits in the supreme heaven, for guarding<sup>8</sup> the good creatures.
- (6) About the desiring for (and) learning of that intelligence which is increasing along with good works, also

<sup>1.</sup> L, 11, d. Aégh-shân âvâyast vêsh aégh kard, ashân mizd pâd-dahishn yehabûnêd. 2 It is called in the ms. 22nd fargard by mistake. 3 Yasna LI. 4 LI. 1, a. Afam ölâ î shâpîr khûdâî kâmag bâhar madam-barishnîh. 5 The passage in brackets seems to have been written in the margin in DM., and hence so indicated in DP. 6 Garzishnîgîh, Pers. garzîdan. 7 Ibid, 4, a. Aêgh bûndag sardûrih?...Aêgh dmûrzishn sajitûnêd? where is the perfect chieftainship?....Where does forgiveness proceed?" 8 Comp. Pers. nigdh-dârî.

the acquirement<sup>1</sup> of wealth occurs imperceptibly (a-vînishn) thereby. (7) This, too, that whoever gives himself up, with humility (aîrîh) and reverence (tarsgâsîh), to him who is a true highpriest (dastûr) of the Religion, is endowed with the wisdom of the Religion<sup>2</sup>; and the happiness given by him unto him who is good, is a liberality rendered unto the sacred beings.<sup>3</sup> (8) About the production by Ahuramazda of the waters, plants, animals,<sup>4</sup> and the gift of all the rules (dînâ) of the Religion, for the nourishment, and improvement, and succession (patvastârîh) of the creatures. (9) About the comfort (âsânîh)

of the spirit of the *mathras* of the Religion, when he who is a man believing (*hêmnunishnîg*) in the wisdom (of the Religion), and of most virtuous<sup>5</sup> (*nêvagtar*) nature, recites (*yemellûnêd*) it.

- (10) This, too, that the wicked one who does not believe that the deception that he teaches to others, is his through his own vice  $(\hat{a}h\hat{u})^6$ ; (but) when he teaches it likewise to multitudes  $(kabcd\hat{a}n)$ , he is caused to believe thereby (that) he attains as the end of that teaching, mastery  $(padih\hat{u}h)$  over bare (faced)  $(br\hat{a}hnay)$  deceit, and public falsehood, and destructive  $(vish\hat{u}ft)$  belief.
- (11) And about the preparation<sup>7</sup> of the mankind of this world, also for the renovation by fire and melted ore <sup>8</sup>; in this world the acquitted and incriminated<sup>8</sup>, as regards the law, have become thereby manifest<sup>8</sup>; (and) at the renovation (likewise) the wounding of the wicked (and) the rejoicing of the rightcous.<sup>9</sup> (12) About the invocation of Vohûman (and) Ashavahishta<sup>8</sup> for help (when) in danger (bûm) also, from the wicked, and

<sup>1</sup> II, 5, a. Aégh-at levatá kir va kirfag kardan gaöspendán yehevánéd. Gaöspendán is here used in the sense of wealth. 2 lbid, 5, c. Mûn dahishn avö öld i rást ratú pavan sharítáth, aégh pavan pádakhsháth zyash haít, taná bará avö aírpatán yehabánéd, ash pavan yasharáyih farzánayih. 3 lbid, 6, a. Mán shapír avö ölá i shapír yehabánéd mizd, va mún-ich avô ölá pavan kámag rádih yehabánéd. 4 lbid, 7, a. Gaöspend táshidár, va mayá va aárvar-ich táshidár haváih. 5 In the text névagtár for névagtar. 6 Pers, áhá, "defect," "blemish;" West, "through his own spiritual lord." 7 lbid, 9, b. Zak i pasákhtan pavan tanú-i-pasin. 8 lbid. 9, a. Aégh bákht i aíríkht paédág vabidánayén yehabánéd haná i lak átásh i sákhra, Aúharmazda! ásin i vidákht. 9 lbid 9, c. Réshînéd darvandán, súdínéd yasharábán. 8 lbid 10, c. Av. maibyô zbayá Ashem-vanghujá ashi gad té! Li karitunam yasharáyth i shapír, aégh Ashavahishta! yehamtún lak!

about making one's own the best existence through righteousness alone (aê-vâch). (13) And this, too, that a good coming of men to the supreme heaven is for the righteous, (but) no¹ coming of any one from the wicked.

- (14) About the enmity of the  $Ka\hat{\imath}$ , the paederast  $(v\hat{a}\hat{e}p)$  Akht<sup>3</sup>, the heretic (dush-dîn) of the dark abodē, unto Zarath-ushtra, and the causing of disturbance (sigliniden) by him and by the wicked ones similar to him, among those who are good unto Zarathushtra<sup>4</sup>; and the infernal existence is for all of them<sup>5</sup>. (15) About the closing of the abode of the Kaî and the Karap from virtuousness; and this, too, that they do not increase the worldly existences, nor embellish the spiritual; but they reduce (this) world and dissipate the spiritual world.
- (16) About the worthiness of the sovereignty of Kaî-Vishtâspa<sup>6</sup> on account of great (rabâ) skill and efficiency, apart even from superiority (avar-mânîh). (17) About the praise of Frashöshtra for his having given Hvôb in marriage to Zanthushtra; the praise of Hvôb for her complete reverence unto Zarathushtra; and admonition to Zarathushtra as to making Hvôb privileged (pâdakhshâi kardan) for the post of house-mistress.<sup>7</sup> (18) About the praise of Jâmâspa for begging glory and wisdom,<sup>8</sup> for appropriating the excellence (âzâdîh) of every kind of righteousness, for the love (jûshayîh) for sovereignty, and for (his) meditation on the Religion, in which he is assisted by Zarathushtra through the command of Vohûman.<sup>9</sup> (19) About the praise of Maîdôgmâh for his acceptance (and) practice, of the Religion<sup>10</sup>, for his exercising, upholding, and propagation thereof; the yelling (khrūsayīh)<sup>11</sup> and united assault (han-jastayīh),<sup>12</sup>

<sup>1</sup> DP, rái for lå. 2 LI., 12, a. Lå shnåyînîdag î Kîg vaêp î baên vidarg î zimistân. 3 Yt. § 82: Akhtyô duzhdâo temanghâo. The wizard Akht Yâtu mentioned in the tale of Yôsht-î Fryân. 4 Or reading vêsh, it may mean "who are much for Z," or "who follow Z. much". 5 LI, 14, c. Vad avô zak î afdêm drûj demâna yehabânt. 6 Ibid, 16, a. Pavan Vîshtâspa khûdâyîh arjânîg. 7 Ibid, 17, a, c. Bentâ pavan nîshâîh barâ yehabânêd: pavan yasharâyîh ârzig vabîdânâd kadag-bânûgîh. 8 Ibid, 18, a. Bavîhûnêd gadâ, yasharâyîh jûshêd. 9 Ibid, 18, b. Pavan zak î Vohûman âkâs-dinishnîh. 10 Ibid, 19, a. b. c., Afash zik î Aûharmazda dâd aûshmârishn, daêna î Aûharmazda, pavan jân kûnishn shapîr. 11. Av. khrus, "to elamour against," Pers, kharûsidan, "to yell." 12. Pers. jastan, "to rush", Av. jang, "to attack."

evil food and other calamities (halag) owing to the wicked before midnight, that which Zarathushtra had for a like reason to bear; and (about) the reciting of the law of Ahuramazda<sup>1</sup>, for the joy of the sacred beings, and his appropriation of that which is the best existence.

- (20) About the perfection of Zarathushtra's complete meditation in the beginning of philosophical learning, and its development by him; the extent and also the fruit of knowledge which are owing to the reigning of Vohûman in the physical faculties (tanû-afzûr), causing development of the world in rightcousness.<sup>2</sup> (21) About the excellence of the ceremonial and obeisance of Zarathushtra, (and) the superiority<sup>3</sup> of his recompense;<sup>4</sup> also advice to him as to worshipping Ahuramazda excellently, and all the angels by their own names according to their greatness.<sup>5</sup>
  - (22) The excellence of rightcourness is the best.

## CHAPTER XLIV., VARSHT-MÂNSAR NASK.

(1) The twenty-second fargard, Vahishtôishti, is about those who wish for the excellence (pâhlûmîh) of the good Religion, and information thereon. (2) About the glory having approached each family of the houses of the Spitâmas<sup>7</sup>, even before the coming of Zarathushtra; the knowledge and the laws of organization and priestly authority of those (who arose) from that family; the existence therein of houses, villages, towns, and districts; (its) persuading (hâkhtan) (and) exalting the people of the world from vice to virtue by excellence (khûpîh) of words and actions; and it causes the people of the world to believe in it even at the approach of the good Religion. (3) And this, too, that the existence of Kaî-Vishtâspa, that of Spitama<sup>8</sup> Zarathushtra, and of

<sup>1</sup> I.I., 9, c. Afash zak î Aûharmazda dâd aûshmûrishn daina î Aûharamazda. 2 Ibid, 21, b. Olâ daêna î yasharâyîh afzâyînîdâr pavan zak î Vohûman khûdâyîh. 3 Avarlîh for avarlarîh. 4 I.III, 1, a: Pâhlûm khvahishn stûb î Zaratûshtra (Avîstây va Zand). 5 See chap. XXXVIII,§ 23. 6 Yasna I.III. 7 See Yasna I.III. 2, c.•West reads Zaratûhshtra kûmag Kaî-Vishtâspa, Zaratûhshtra-cha Spîtâmân, va Frashaŭshtra-ich yehabûnishu zak î avêzag rûs...... Comp. chap. XXXVIII, 23. 8 Reading according to DP, Zaratûhshtra Spîtâmây, "that of Spîtâma Zarathashtra".

Frashaðshtra of the Hvôbas¹, is owing to it. (4) About the praise of Pourûchistâ,² daughter of Zarathushtra, for loving the good Religion with wisdom, and acting by the admonitions of the Religion, devoting herself willingly in filial service (pavan zanxîh) to Zarathûshtra, complete performance of duty and reverence for him, (and) after Zarathûshtra also her performing connubial service to and her reverence for Jâmâsp³; (and) her great reward from Ahuramazda for that religiousness and self-devotion to the sacred beings. (5) About the praise of Hûtðs⁴ for the occurrence of the progress of the Mazda-worshipping Religion through her, on account of the growth of (her)righteousness and the vanquishing of all the fiends, on account of the meritorious works, and advantage which have been in the world from the greatness⁵ of her Religion, and her thanks-giving (unto God) for the same⁶, and her high position here and there⁶.

(6) About the characteristics of these who are embellishing the end (of time) and arranging (its) period; this, too, namely: "They are a manifestation of those, O Spîtâmân Zarathushtra! who shall achieve this renovation in the existences; they are watchful, little afflicted through tormenting<sup>8</sup>, perfectly mindful, so that, when milk<sup>9</sup> reaches them, they thoroughly (barā) digest it; they have no fear and torment<sup>10</sup>, nor<sup>11</sup> do they also utter false or untrue statements, through the yearning for the righteousness of those who are rightcous;<sup>11</sup>. (7) About the characteristics of those who undo (vishûp) the end (and) obstruct (its) period; this, too, (is said) namely: "They are a manifestation of

<sup>1.</sup> The family name of Fraskaŏstra. 2 Av. Pouruchistà, daughter of Zarathushtra, who married Jâmâspa, prime minister of king Vishtàspa. See Yasna LIII, 3, b. Zak-ich ölû î lak Pouruchistâ mûn Haêchadaspân Spîtâmân havâih, mûn zak bertâ min Zaratûshtra havâîh. 3 Ibid, b.e. Barâ yehabûnishn yasharûb Porûchist avô ölû î yasharûb Jâmâsp, pâvan zak î Vohûman. 4 Ibid, 5, a. Daéna rûbâgîh pavan Hûtös (name of the wife of king Vishtâspa)-5 West's reading; rabû yakhsenûnîh, "from (her) great possessions." 6 West, "(her) equal praise." 7 Meaning, "in this and the next world", 8 Gôkhrûn. 9 Perhaps' Maidhyôî-zaremaya rôghan, "the immortalising beverage" given to righteous souls in heaven, 10 Reading âzâr, "torment", "affliction", "disease". West, afzâr, "accoutrements". 11 West, "(nor) yet do they mention false and irreverent statements concerning those who are righteous, through imploring righteousness."

those, O Spîtâmân Zarathushtra! who are destroyers of existences, they are quick remedies; that is, they become very quickly devoured, and (are) in the torment of the victous (and) grievous abode; they are imperfect in thought, so that it is not possible for them to digest milk: their fear is inevitable  $(a-ch\hat{a}r)^2$ , they utter even false untrue statements concerning those who are righteous through righteous desires."

- (8) About the craving (kâmagîh) for the fiend, and the friendship of the fiend, and the gratification of the fiend by him who is an apostle<sup>3</sup> of the demons, and his maintaining<sup>4</sup> the affliction<sup>4</sup> of the creatures of Ahuramazda even through the absence<sup>5</sup> of progress<sup>5</sup> which they lament; and the confusion (khshûp) owing to his speaking deceitfully in the world; the connection with him of bewilderment and swift death,<sup>6</sup> and the most grievous hellish punishment. (9) About that wicked follower<sup>7</sup> and friend of theirs in defeating rightcousness, and also in destroying the greater religiousness of the world, and making the soul wicked in the end.
- (10) About the occurrence (madan) of the dissipation of the glory of him who is a well-ruling man, and the pacification  $(\hat{a}s\hat{u}dan)$  of the creatures of the world by the sacred beings; this, too, it says thus: "The causer<sup>8</sup> of evil strength<sup>8</sup> and the preparer of distress<sup>9</sup>, where  $(a\hat{e}gh)$  they shall make disease (and) distress prevalent in the world<sup>10</sup>, are the weakener and corrupter

1 Comp. Pers. khâyandah, "masticated," "devoured." 2 Or, "their fear is tormenting," reading âzâr, instead of a-châr. 3 Paêtâmbar, "a missionary." 4-4 West reads a-kârgârîh, "rendering helpless," instead of âzârdârîh. 5 ana-sachishn, Av. sach, "to go," "to proceed." 6 LIII., 8, d. Aûftênd ölâshân min mizd, va frîft yehevûnêd, ölâshân zak î shkift margîh î garân î mahist, min avârîg anâgîh têz hâît, aêgh-shân apagayêhê yehevûnêd. 7 Pasûpâi, pas "after," hence "a follower." 8 West, dûshîh verenakînîdâr, "persuader of evil." It can be read avêhîh nîrûgînîdâr "the causer of the strength of evil." 9 Av. tbish. 10 Ibid, 9, a. Dûshîh hemnûnînîdâr (teachers of evil) havând beshîshn ârâstâr, aêgh dard bệshishn rûbâg vabîdûnãnd.

ruler who is smiting them and opposing them, that is, who keeps them back from sin and takes vengeance on them at his will<sup>1</sup>; to that one, O Ahuramazda! (belongs) this dominion of thine (or his sovereignty is from thee), whom you give comforts (vehîgân), to him who is justly living (and) poor.<sup>2</sup>

(11) It is perfect excellence that is righteousness.

### CHAPTER XLV. VARSHT-MÂNSAR NASK.

- (1) The twenty-third fargard, Airyaman, is (about) the Airyaman prayer3: "That one which I tell thee, O Spîtâmân! is the greatest of all the sacred formulæ of prayers,4 in harmonious (havand) Avestic dialect; this is the best dialect (shapir) because it is the most effective of the sayings of every kind produced. (2) "Which Airyaman prayer they shall recite, who are the benefitters,6 and who through the recital of it aloud, O Spîtâmân! will become predominant. (3) That one who is the Evil Spirit, who is heretical (dûsh-dîn), O Zarathushtra! among his own creatures, O Spîtâmân! becomes buried in the earth; the Evil Spirit is among those buried in the earth, who are the demons, where their bodily skeletons are completely shattered (shklî-haît). (4) And high up the dead are arrayed by that one through whose assistance they give life back unto the body, and they possess (such) an embodied life that they do not die."
  - (5) Perfect is the excellences of righteousness.7
- 1. Yasna LIII., 9.e. Kadâr, yasharûb khûdâî, mūn ölâshân makhîtunêd, afashân hamaêstârînêd, aêyh-shân min vinâs lakhvâr yakhsenûnêd, afashân pavan kâmag kuînînêd. 2 Ibid, 9.d. Ölâ, Aûharmazda! hanâ î lak khûdâyîh mûn avô râst zîvishn dregūsh va âsân yehabûnêd. 3 Aîreman in Pahlavi. The Avesta prayer Airyemâ-ishyô, Yasna LIV. 4 Here khvahishnîh is used in the sense of prayer, as the Gàthic word îshti, "prayer" (Mills), from Av. îsh, "to wish," "desirable." Airyaman angel is said to preside over mental peace, rest and joy. 5. Av. havant, "similar." 6. Meaning the future prophet, Saŏshyās, and his followers. 7. This sentence 5 is here written twice in the Ms.

#### CHAPTER XLVI. BAGHA NASK.

- (1) Propitiation for the creator Ahuramazda and all sacred beings.
- (2) The Bagha¹ (Nask) contains twenty-two fargards, the first of the Baghas² is the Ahunavair³, about (its) production by Ahuramazda, before every creation apart from the archangel,⁴ but (bard) on the appeal (niyâzâgîh) of that archangel; (and about) the development (rastag)⁵ of words which are the innermost⁶ and most comprehensive¹ contents⁶ and best-collected⁶ embodiment of the omniscience of the Religion of wisdom.
- (3) The divisions (bakhshishnân) of this germ of germs, <sup>10</sup> (and) the origin (bûn) of all other sayings of the good Religion, (are) the divisibility <sup>11</sup> of the portions (baga) of the Ahunavair. (4) And that ahuna of the ahuna-vâîr of the Ahunavar, is the first name, which as regards (madam) the first, is specially that name <sup>12</sup> which is (derived) from the creator who is also Ahuramazda, and its adaptation (pasājishn) by mankind. <sup>13</sup> (5) The thought <sup>14</sup> that exists with the first <sup>15</sup> is associated with the word that is vairyô, His will, which is in the second part of the name, <sup>16</sup> which is about the first (state of existence); it is specially the universal secondary state of those who are specially the cause, who exist as it were with (embodied) appearance (chîhar), and have become in that way associated with the second name. <sup>17</sup> (6) The connection of the first name (with the

<sup>1</sup> The third of the Nasks, and the fourth of the Gâthic division. It is an analytical commentary upon the Gâthâs, devoting a separate fargard to each hâ of the Yasna. Its first three fargards are still extant in Yasna XIX-XXI (See West, p. 303). 2 Literally meaning "apportionments," "portions," from Av. baj, "to divide." 3 The name of the Yathâ-ahû-vairyô prayer. 4 Probably Vohûman, the first archangel created by Ahura. May be all the archangels. 5 Pers. rasta, "growth." 6 Andartâm. 7 Hangerdigtûm. 8 Parvand, Av. pairi and band, "to surround," "contain," "environment," "encompassment." 9 Hû-ramagtâm, Av. hâ and Pahl. ramag, Pers. ramah, "flock," "congregation," "collection." 10 The Ahunavair formula. 11 Bakhshishnigih. 12 West, "creature." 13 This prayer was supposed to have been recited by mankind before the other creations, Yasna XIX, 2-5, 17-20. 14 Av. maiti, from man, "to think." 15 Namely, that of the creator. 16 Namely, vairyô. 17 Athâ ratush ashât-chit hachâ.

Being), the life (yehevûnishn) of which is the mâthra, is a co-existence (ham-bûd-hastan) which has occurred, and it is the source of the formula; and the distribution of the portions thereof form the whole saying into a kind of mâthra, name of it being Yathâ-ahû-vairyô; (and) the spirit through which it is propagated is the philosophy of the Religion among the needful creatures (and) the creations on account of the wisdom¹ (contained) in that (sacred) instrument (afzâr); and that,² too, was also produced on the appeal of the archangel;³ and for this (reason) that archangels are wise in speaking, and on account of wisdom they are archangels.⁴

- (7) This, too, about the same words, that (it is) a prayer, the best worded one  $(h\hat{u}\text{-}sakh\hat{u}nt\hat{u}m)$ , which is spoken and is to be spoken; <sup>4a</sup> and the obscurity  $(t\hat{u}mih)^5$  is not about the sound of the original words, but about the manifold nature of the hardness (sangich) of such words in the condensed prayer. (8) This, too, that mankind guard the soul from hell by learning, reciting, and acting according to it (Ahunavar), and the body from death, by perpetually (ham-bastagiha) centinuing therein.
- (9) This, too, that, as to the first division (bajishn) of the Ahunavar whose name is the Bagân Ahunavar, when, reciting<sup>8</sup> (avi-vidâr) one freely chants it in a ceremonial, the good work is as when one chants a hundred philosophic stanzas (radih)<sup>9</sup> of the Gâthâs, loudly and freely<sup>10</sup> reciting, and when reciting freely one chants it, such a ceremonial amounts to as much as ten.<sup>11</sup> (10) This too, that, through the same division, while one solemnizes the conclusion<sup>12</sup> of the first completion, which is the Stŏta-Yasna, as it becomes the rite of one who is being newly initiated (navag-

<sup>1</sup> Farzânagîh. 2 The Religion. 3. Vohûman. 4 Yasna XIX, 20-23. 4 XIX, ±24. 5 Av. temangh, "darkness." 6. Nisang, "an epitome," "condensed language." 7. XIX, 25, 26. 8 Reading, avi-vidâr, Av. aiwi-vid, "to recite," or "chant loudly." 9 Radîh, Pers. red, "intelligent," "philosophie." 10. Âsûdagîhâ, "freely." 11. Yasna XIX 6, 7 and 8. \* 12. Hant-gerdagîh,

ndvar), on that day they make the soul of the solemnizer (yashtar) pass three times into the supreme heaven.

- (11) About the grievous sinfulness of not reciting  $(a-vid\hat{a}r)$  the Bagân Ahunavair. 2
- (12) And this, too, that it is made by him in obedience<sup>3</sup> to Ahuramazda, as the first creature made, who gives up the body in service (bûndagîh) to him who is the ruler, and in discipleship to him who is the dastûr of the Religion;<sup>4</sup> for this reason, because they are required (âvâyad) for lordship and dastûrship in the world. (13) He who is the highest lord and dastûr is the creator Ahuramazda; and, owing to the same reason, when it<sup>5</sup> is made subject to them (namely the good spirits), subject to the creator Ahuramazda he has made it as the first creature produced.
- (14) This, too, that it is taught (unto man) by it<sup>5</sup> to keep the person in the service of the king of kings,<sup>6</sup> whose origin Ahuramazda keeps in his possession; for this reason, because when (his) origin is kept by Ahuramazda in himself, Ahuramazda is over his own if (hat) a good ruler is made; him who is so elevated he maintains as ruler, when it is necessary for Ahuramazda to produce also physical existences, and when instruction is imparted to the (creatures and) creation.
- (15) This, too, that the reward of Vohûman is owned by him who points out? the thing that is virtuous, who also utters the right recitation, and who also teaches the best mode of abstinence from sin unto mankind. (16) For this reason, because the pointing out? of anything that is right, the utterance of recitation wisely, and abstinence from sin are, as it were, (chîqûn) entertained<sup>8</sup> materially in good people, spiritually they are owing to the archangels, Vohûman being the best guide(avîrtar râyînidâr) therein; and, from the same reason, he in whom there is a similar skill (hûnar) is of like meritorious acts with Vohûman, and adapted (pasijag) to the meritorious acts arises the like reward.

<sup>1.</sup> Yasna XIX, 9-11. 2. Ibid, 12-15. 3. Pers. hirih, "obedience."
4. Ibid, 28-29. 5. The Ahunavar. 6. Yusna XIX, 30. Mân dend tanû
öld î malkdân malkd î min harvispa-gûn murdûm Mazdayasnân châsht.
7. Dakhshagînîdan. 8. Mâhmânîh.

- (17) And this, too, that the dominion is given to Ahuramazda by him who shall perform those works, is manifest from (the passage): Ad, Mazda tava khshathrem, and its (Pahlavi) version (Zend) is as follows: "To that one, O Ahuramazda! belongs this sovereignty of thine, by which salvation is given to him who is righteously living, poor, and friendly (ashna)." (18) For this reason, because Ahuramazda created no dominion in the world for the more complete (avirtar) salvation of poor creatures from the destroyer (khaya-bid); but, for the purpose of administration (rayînîdan) over the dominion of him whose strength (zôr) of rule is the cause (chim) of salvation for the poor—which is continually (padvastag) the wish of Ahuramazda,—and the dominion is given to Ahuramazda.
- (19) This, too, that through preservation from the adversary his poor are helped, who are preserved (bûjîhênd) owing to friendliness for the Spîtâmân; the adversity of the creatures is the advancement of the Religion by supporting the Religion; and the friend of the Spîtâmân becomes a helper of the supporters of the Religion. (20) and about the entrance of the destroyer of the creatures from without (min barâ)<sup>4</sup>, (and) the helplessness of Spentâ Mainyu (the Beneficent Spirit) owing to it.
- (21) About the connection of this Scripture of the Religion of Ahuramazda by the three standards which are the good thought, the good word, and the good deed; and by the four classes, which are the priesthood, the warriorship, the husbandry, and the artisanship; and by the five chieftainships, which are the chieftainship of the house, of the village, of the tribe, of the province, and the supreme Zarathushtraship; and the one summing up (hangerdîgîh) which is the liberality of the good ruler.
  - (22) Righteousness is perfect excellence.

<sup>1.</sup> Yasna LIII, 9. Then follows: (Av.) yā erezhejyði dáhî drigaövé vahyð! (Pahl.) mûn avð rást zivishn dregash ásan yehabunêd. 2. Salvation is given for this reason because ... 3. Pers. paêvastah, "continually," "always." 4. Yasna XIX, 39. 5. Ibid, 44,55.

#### CHAPTER XLVII., BAGA NASK.

- (1) The second fargard is the Ashem¹ of the Bagân (Nask); know that the best welfare is bestowed by it on every one who bestows on anyone else that which is valuable (arjānîg) for him²; for this reason, because on account of the best gift (of the Ashem) there arises (yehevûnêd) entirely (barâ) much profitable gift, and a profitable gift becomes a gitt worthily (bestowed). (2) And this, too, that the reward of every meritorious act is bestowed by it to mankind, which when it instructs mankind, keeps them in diligence;³ just so, as it is the functionin all meritorious actions of him who instructs and keeps mankind in diligence, the reward of meritorious actions which mankind can (shâyênd) appropriate by diligence is appropriated by him.⁴ (3) And this, too, that progress was by it in every meritorious action.
- (4) He who comprehends what meritorious actions are, and is a desirer<sup>5</sup> for them, has thereby learnt<sup>6</sup> the deliverance<sup>7</sup> (from sin); whoever possesses authority through straightforwardness, is the best one (avîrtar) for rewarding the doers of meritorious actions; and whoever, too, will give true decision and pronounce right (râst) sentence, is the best one for causing the punishment<sup>8</sup> of a criminal, and for thrusting<sup>9</sup> him into obscurity<sup>9</sup> owing to the absence<sup>10</sup> of (his) good works; and whoever, too, will exercise the middle course (pâdîrângarîh) wisely, is the best<sup>11</sup> one for the good government<sup>12</sup> of the world.
  - (5) The excellence of righteousness is the best.
- 1. Here expressed in Pahlavi by its general rendering Yasharayîh. For the praise of the Ashem prayer, see Avesta Yasna XX now extant. 2. Pahl. Yasna XX, 1. Zak âvâyad yehabânt barâ yehabânêd. 3. Ibid, 2, Mûn gabrâ hastishnîh harvispa-gân yasharâbân ghal âvâyad kardan, ôl harvispa-gân yasharâbân barâ châsht yehevânêd. aêyh-ash nêvayîh padash kard yehevânêd. 4 by Ashem, 5 Khvâstâr, Pers. khvâstan, "to wish." 6. Khânîdînîd, Pers. khûnîdan, "to read," "te learn." West, âzân a-khanîdînîd "the learned foolish." 7. Comp. Av. az, "to deliver," "make free." A doubtful word. 8. Pûhalînîdan, comp. puhal, "punishment." West, "the bridge-judgment." 9-9. Spûkhtan, "to conceal." 10. Or, reading dânâyîh: "whoever, too, will make wisdom his intermediary..." 11. West "more particularly." 12 Râyînîdârîh, "administration."

### CHAPTER XLVIII, BAGA NASK.

- (1) The third fargard is the Yênghê-hâtâm¹ (of the Baga Nask); know that here is taught by it the worship of Ahuramazda, which (is) the law of Ahuramazda; that is, its law is virtuous² (2) And this, too, that the worship of Ahuramazda is performed by it, which prayer is for the (good) life of the living mankind. (3) This, too, that the males and females of the righteous are praised in it, the obeisance in which is for the archangels.³ (4) And (about) atonement for crimes, so (there) is the entire gratification from it for Ahuramazda personally, and in (that) connection¹ the gratification reaches unto Ahuramazda.
- (5) And here one speaks of the three particulars (mâdîgân), in which all modes of the worship of Ahuramazda are included (6) One is when the law of mankind is virtuous, because  $(ch\hat{\imath}g\hat{\imath}n)$  it is limited by a virtuousness  $(fr\partial r\hat{\imath}n\hat{\imath}h\cdot\hat{\imath})$  of thought; this is that which by itself reaches unto 6 Ahuramazda. in the worship and obeisance. (7) One is when it teaches a prayer for the life of mankind, and its legal decision is for the protection, and nourishment, (and) other help, and gratification of mankind; (it is) a helper of every worldly creation of man-kind, (and) that being done (there happens) the connection of mankind with the (Chînvad) bridge, which amounts to (yehamtûnêd) the worship and gratification of Ahuramazda. (8) One is when they shall perform the obcisance unto the archangels, which is for the sake of strengthening (nirûgînîdan) the archangels, each separately, during their function of improving  $(n\hat{v}drishn)$  (and) guiding  $(rdy\hat{n}ishn)$  thereby  $(padash)^7$  the world, since their worship is declared by the Religion; this (is declared) that the ceremonial (may) reach this (Chînvad) bridge and be united for the worship and joy8 of Ahuramazda

<sup>1.</sup> Compare the Avestic statements regarding Yenghe-hâtâm, in Yusna XXI. 2. Yusna XXI. 1. Aêzh zak ghal wibîdûnayên, mûn dâd î frârûn, mûn-ash yizishn hiitih châsht yehevûnêd. 3 Ibid. 2, 3. 4. Ajash pavan patvand yehevuned. West, "and in connection therewith it amounts to." 5. Sâmânîhait. 6 Khûdîhâ yehamtûnêd.

<sup>7.</sup> West reads patch instead of padash and renders it: "in their control (patch) of the business of preparing and managing the world," 8 Av. khshnu, "to rejoice."

- (and) the archangels who are strengthened by the ceremonial.
  (9) One (is that) mankind are advanced by the strength of the archangels.
  - (10) Righteousness is perfect welfare.

#### CHAPTER XLIX., BAGA NASK.

- (1) Propitiation for the creator Ahuamazda, and an offering (dahishn) of contempt for the Evil Spirit.
- (2) The fourth fargard is the  $Yanim-man\delta^1$  of the Baga, about the praise of Zarathushtra, that is, his position<sup>2</sup> as the judge<sup>2</sup>, and his invocation of blessings (yan), and his speaking in reply were such as are revealed<sup>3</sup> by the manthras. (3) This, too, that the legal authority of his existed before the blessings; that is, this one decision (vichir) is made by him about himself that his own person be first made deserving through virtue, and then virtue be solicited by him.
- (4) This, too, that he has attributed the source (and) result unto Ahuramazda, who attributes joy unto Ahuramazda, for the source and result of various advantages (sûd sûd) and various joys (râmishn râmishn) are necessary for the sake of joy itself, as joy is the end (rôeshâ) of every happiness of him whose joy has made consecrated offerings (aûstôfrêd)<sup>4</sup> unto Ahuramazda; since his decision is this that by him whose joy arises from that thing which is the will (kâm) of Ahuramazda, its source and result are attributed to Ahurâmazda. (5) This, too, that the meritorious actions of lawful gratifiers, are a gratification<sup>5</sup> (and) appropriation (khvêshînîdan)<sup>5</sup> by him who shall perform that which is true reverence (tarsagâsîh); and for this reason, because he who is a lawful gratifier of others through true reverence, causes the gratification of (others) through

<sup>1.</sup> Av. Yasna XXVIII, now extant. Section 1 contains the opening words of the benediction which precedes the Ahunavaiti Gâthâ. See my vol. XVII., chap. XXVII. 2-2 Dâtôbarîh. 3 Puêdâg. 4. Aûstôfrid, Av. usefriti; Ardâ Vîrâf, chap. XIII, aûstôfrid, "a consecrated offering" to a spiritual being. 5-5 Râmînîdan khvêshînîdan. Comp. Yasna XXVIII. 5 c: Mûn avê ölâ râmînîdâr yehabûnêd khvârîh.

the practice (varzidan) of his reverence; and when thus for the gratification of those persons, the meritorious actions of lawful gratifiers become a gratification and appropriation (by them). (6) This, too, that the wisdom of Vohûman is propagated by him who utters a prayer (milayâ) with a good mind (vohû-man); for this reason, because the wisdom belonging to Vohûman and its propagation are mostly (advanced) through the (sacred) texts.

- (7) This, too, that the ampleness and joy of cattle are taught by him who well maintains the cattle which are in his possession; and for this reason, owing to the multitudes (of cattle) thus of him (ghal) who well maintains the cattle which are in his possession, he gains (vinded) his profit and gratification therefrom; (and) others, who see that gain, instruct (others) even as much as he about the good maintenance of cattle for their own benefit and gratification.
- (8) This, too, that to give a gift (nêvagîh) for the benefit of the worthy ones is taught by him who keeps the gift that is his for the appropriation of the sacred beings (yazadân); and for this reason, because he gives the bounty, that is his, unto the worthy ones for the purpose of preserving it for the advantage of the sacred beings, and others are highly instructed by him. (9) This, too, that by him he is taught to be generous in both existences, who is generous (and) worthy, who gives benefit to a worthy one possessing body and possessing life; and for this reason, because the worldly and spiritual existences are both his, and his worldly existence is in this life (and) his spiritual existence is in that life from which appreciation (shndyishn) for that gift of benefit approaches.3 (10) This, too, that by him, who shall do reverence unto the pious ones. even this is taught that the sacred beings rejoice those who (mûnshân) are putting into practice their will (kâm-varz); and for this reason, because good recognition (by the sacred beings) becomes a recompense4 for him, by whom the reverence (of the good

<sup>1</sup> Amargânîhâ, lit., "numberlessly," hence "multitudes," amar, "numberless," Av. mar "to count." 2. Hâvanâ, Av. havanî, "this much," so much." 3. See Yasna XXVIII, 2, o. Azâdîh min yasharâyîh avâgîh. 4 Pasakhûn, lit. "reply."

spirits) is practised, (and) for him the gift<sup>1</sup> of the sacred beings is certain  $(a\hat{e}var)$ .

- (11) This, too, that he who (was) at first has taught even this to mankind, that desirers (khvastaran)2 for the favour of sacred beings certainly gratify the sacred beings commanding power (padváz)3; and for this reason, because the reception (mâhmânîh) of a sacred being, given (ychabûnt) by a commandment of the Religion, is a virtuousness in the world apart (barâ) from that, and the gift of the path of liberality from the sacred beings to mankind is even through the elevated4 position4 of the favoured; (and) man thereby becomes without doubt, and believes more in the sacred beings. (12) And this, too, that his soul (so) gifted will be endowed with (a space in) the supreme heaven, by whom is given something to him who praises the pious sacred beings; and for this reason, because even through liberality which is on account of wealth, and (other) gifts, the path to the supreme heaven (garôdemâna) is manifest; (and) anything that is given to the praisers of the pious sacred beings is the highest (rabâtar) liberality. (13) And this, too, that the veneration for those needing<sup>5</sup> reverence is performed by him who teaches the sacred word (vachag) (Religion) to the pious people; and for this reason, because he who is a good teacher (âmûg) of the Religion may bring it into use for the reverence, and advantage, and joy of the pious sacred beings.
- (14) This, too, that the knowledge which is in the Religion of Ahuramazda<sup>4</sup>, is disclosed (sharitunt) to his own (öl nafshâ) by him who loves Vohûman; and for this reason, because true knowledge is from the selection (vichingarih) of pure wisdom, and the pure reaching unto the most efficient selector

<sup>1.</sup> West reads yazadan gâs aêvar, "the throne of the sacred beings is certain." 2. Yasna XXVIII, 4, c: Chand khvâstâr tûbânîg havâ-am havând âmûkhtam khvahîshn î yasharâyîh kâr va kirfag. 3 Padvâz, Av. paist and vaz, "to be strong;" "commanding power or influence." West reads patûst; comp. Av. tust, "to be contented." 4. Comp. Pers. padvâz, "a perch," "an elevated or secure position." 5. Nîyâzân, "requiring," "wanting." 4. Yasna XXVIII, 4, b.

(vichingardar-tûm) the spiritual lord (ahû) in the mind, through the purity that paves the way within the mind for the spiritual lord, the purity which arises that way through the reception of Vohûman therein, (15) This, too, that righteousness is taught<sup>1</sup> by him who keeps his mind always (padvastag) in righteousness; and for this reason, because by his mind's efforts there-in, (and) having succeeded (vasûbarîd) by those efforts he attains to the object of his effort. (16) This, too, that by him who gives commands about the progress of things relating to Ahuramazda, this also is taught by him unto mankind, that then one sees the throne of Ahuramazda; and for this reason, because it is possible to see that throne through the complete progress of the will of Ahuramazda in the world; (and) whoever gives commands about the progress of the things relating to Ahuramazda, the will of Ahuramazda is his in the world, the progressive  $(r\hat{u}b\hat{a}g)$  part  $(b\hat{a}har)$  of those things being shown unto the people even through that foundation (bûnîh) of perfection, which becomes the throne<sup>3</sup> of Ahuramazda in the sight of mankind (khadîtuntan-î-mardûm).

(17) This, too, that by him by whom Ahuramazda is entertained in himself, things only understood through a dastûr are then likewise taught unto mankind; and for this reason, because best (avîrtar) instruction (âmûg) and knowledge are those which are (taught) through a dastûr; and by whomsoever Ahuramazda is entertained in himself, a spiritual lord is then wished for (by him), who becomes glorious and praised for his teaching, and mankind are taught by him. (18) This, too, that a good person is he who is a devotee (parastag) (and) gratifier of a good ruler, (and) they bring forward a good man for benefit (nêvagîh) unto him who is that (good) ruler; and for this reason, because a

<sup>1.</sup> Yasna XXVIII., 4,c. 2. Reading visûbarîdan, corrupt form of asbârîdan, asvârîdan, "to ride," hence "ridden," "succeeded." Av. aspa-bâra, "a rider." 3 Comp. Yas. XXVIII, 5: Av. Ashâ, kad thwâ daresânî, manaschâ Vohû vaêdemnô gâtûm-châ Ahurâi, sevishtâi, sraðshem Mazdâi—(Pahl.) Ashavahishta, asmat lak kiadítunam pavan zak i Vohûman âgâs-dahîshnîh denâ kavîtunam,..va gâs-ich î Aûharmazda asmat khadîtunam..zik gâs pavan Sršsh khavîtunīhaît, aêgh amut dastâbar yakhsenund—shâyad khavîtûnast aêgh nevagîh min zah gâs mâ. 4 Yas. XXVIII, 6. Av., Vôhû gaidî mananghâ—(Pahl.) yehamtûnishn î Vohûman avô tanû î aîshân yehabûnâîm. 5 Ibid. 6, b.

good man associates (ham-bâjînêd) other good people with him in the benefit that happens to him, and his character (chîhar), and temper, and disposition are so owing to (min) that; but when bringing (dêbrûnā) himself forward to rulers through reverence (and) gratification of the rulers, other good people will also be bringing themselves forward on account of him for that benefit. (19) This, too, that by him who shall honestly make an accumulation (andûzishn) (of good acts), the way of prosperity (âvâdîh)<sup>1</sup> from the sacred beings is opened to his own; even for this reason, because an honest accumulation of a selector of gifts is provided through an unforeseen (avîn) chance (vakht), and when (it is) so, he becomes the treasurer (ganjôbar) of the sacred beings.

- (20) This, too, that by him who does a beneficial deed for the archangels, the gift for him2 who is suitable (shayad) for the sovereignty3 of the united (hâm)4 world is prayed for: and for this reason, because the beneficial deed being done for the archangels on behalf of his own, (and) the advantage of the united creation solicited, it becomes the best advantage of all the good creations of the virtuous ruler. (21) This, too, that by him who is a praiser of the archangels, the good Religion is praised; and for this reason, because the good Religion is the praise of the archangels, (and) the praise of the archangels is the good Religion. (22) This, too, that the Religion of the sacred beings is propagated by him who shall make offerings unto the sacred beings; and for this reason, because the making of offerings to the sacred beings strengthens the upholders of the Religion, and the progress of the Religion exists through the upholders of the Religion.
- (23) This, too, that he who shall make mankind quite  $(bar\hat{a})$  zealous<sup>4</sup> for doing deeds of merit, is also liberally rewarded  $(r\hat{a}d\hat{n}\hat{n}d)$  for that good deed (done) for mankind; and for this reason, because the original  $(b\hat{u}n\ d\hat{a}d\hat{a}r)$  giver is also the giver of the result (thereof). (21) This, too, that he who is

<sup>1.</sup> Yasna XXVIII., 7, c. 2. Namely, Vishtaspa.—3 Ibid, 7, c. 4 West, khām, "immature," 5 Garemog, Av. garema, Pers, garm, "argent," zealous," "warm."

helper of honest desires, and also by whom there is the nourishment of the creatures through honest work, and whose accumulation1 (of wealth) is also owing to honest work, is praised above the multitude of mankind2; and for this reason, because whoever is a helper of those of honest desires, is an increaser of virtue in the world; and he by whom is the nourishment of the creatures through straightforwardness, is a producer of the paternity<sup>8</sup> (abidarih) of creatures; (and) he whose accumulation is owing to virtuousness, becomes an enlarger4 of the world. (25) This, too, that he by whom one who is unhelped (a-dad)<sup>5</sup> is helped, is taught to give to beggars<sup>6</sup> that which is required for them. (26) To help that which is unhelped. is such 7 as though one should help a province, or a district, or a country, or a family; (and) one should maintain (dâshtan) the family residences of those of the family of Vishtaspa, and (their) fortress and stronghold (gar-pûshtîh), and the dwellings of the agricultural<sup>8</sup> peasants<sup>8</sup>; (and) one should repair a rugged (shkast) road, and build (bastan) bridges over rivers, (and) conduct (the waters of) a river or an aqueduct9 or brook, (and) populate desolate (avîrân) places,10 (and) do other things owing to which long-lasting (dêr-padâî) comfort and advantage of mankind in the world (may) occur. (27) And he who shall do these things, will be helped even by him who will be born afterwards, 11 and is taught the performance of that which is the most advantageous thing necessary for mankind, and also the performance of such a thing for others.12

(28) This, too, that spiritualism is that which<sup>13</sup> is the teaching of Ahuramazda, which (is) wisdom for him who (has) wisdom; that is, it teaches acquired (wisdom)<sup>14</sup> unto him whose innate wisdom<sup>15</sup> is good (nêvag); and for this reason, because

<sup>1.</sup> Handûzishn, Pers. andûkhtan, "to collect," "to accumulate." 2 Amargûn, "countless," Av. mar, "to count". 3 Abîdarîh, abîdar, (Huz. ab), "father". 4. Frûkhû-gar. 5 "Without a gift". West, khasht. 6 khvûstûrûn, Pers. khvûsian, "to beg." 7 Chîgûn. 8 Pers. kûr, "agriculture," "tillage," and dahgûn, "peasant." 9 Av. kata, Pers. kat, "a subterranean canal." 10 Or, "render barren places fertile and habitable". 11 That is, by posterity. 12 Namely, for other creatures. 13 Here öl for ölû. 14 Av. ga)shô-srûtô-khratû, lit., "learning acquired by listening," (meaning) "acquired wisdom." 15 Av. âsnô-khralû, "inborn or natural wisdom."

spiritual faculty<sup>1</sup>, such as (hand) has come into his possession<sup>2</sup>, (and) which is acquired<sup>3</sup> wisdom<sup>3</sup>, is for a creature (zdg) of Ahuramazda, the innate<sup>4</sup> wisdom<sup>4</sup> being given to develop<sup>5</sup> it, whereby Ahuramazda is gratified.

- (29) A summary about the (material) existence that was, and the progress of the earthly existence, (and) the (material) existence that will be; 8 this, too, (is) about the (material) existence that was, (and) which will be; (about) the beginning of the essential (gaŏharîg) thought, (and) the beneficent (nêvag) production (dahishn) of the good and evil earthly existence, that of him who is good goodness, and that of him who is evil evil; and about the progress of the earthly existence, which is intermediate,9 (there are) the effective 10 performance of good works, righteousness, and possession<sup>11</sup> of reward,<sup>11</sup> and the committal of crime, 12 and wickedness, (and) suffering 18 of punishment 18; (and) about the material existence that will exist, which will be the last; (there will be) the government with wisdom of him who is the supremely (avartûm) good one, who is the source of all plentifulness (vasigân), the triumph of goodness over evil, and the sovereignty of the good, the non-sovereignty of the evil, (and) the restoration (nivarishn) of the good creatures in a pure condition.14
  - (30) Perfect is the excellence of righteousness.

#### CHAPTER L., BAGA NASK.

(1) The fifth fargard, Khshmaibyâ, 15 is about this, that complaint is made by Geûsh-aûrvan for the absence 16 of anyone who keeps well the cattle that are in his possession; and for this reason, because cattle are increased by him, and others through design and desire for that increase would act by his example (andâzag) (and) keep cattle well; (but) the complaint

<sup>1</sup> Mainig. 2 Khvishîh. 3 Gaöshô-srút-khratû. 4 Âsnô-khratû. 5 Afzâyî-nîdan. 6 Hastishnîh. 7 Sti, Av. sti. 8 The whole meaning the past existence, the present existence, and the future eternity. See Yas. XXVIII. 11, a, b, c. 9 Miyânag.• 10 Kârîg. 11 Mizd-dőmandîh. 12 Bazag-garîh, Pers, bazah, "sin". 13 Pûhal-dőmandîh. 14 Avézagih, "purity." 15. See chap. V. note-1. Here written Khshmâibya. 16 Lâ-ychevûnt, "non-existence."

of Geûsh-aûrvan<sup>1</sup> (is that) he does not exist. (2) This, too, that by him who gives orders about the development of the things relating to the sacred beings, the care (pahrêj) of cattle is rendered by him, and his soul approaches the sacred beings; and for this reason, because the care of cattle is the essential (mâdagvar) thing in the progress of things relating to the sacred beings, also for the salvation of the soul. (3) This, too, that he who keeps cattle with a chief2 who exercises authority (dast6barîh) over them, is also a friend of him who is producer of cattle: the chief of the cattle is taught for (the care of) the cattle, who is learned in the nourishment, protection, and increase of cattle; and for this reason, because when his cattle are kept with an authorised person (dastobar) who is a nourisher, a protector, and who is to cause increase of cattle2, the friendship of a nourisher for the nourished, of a protector for the protected, and of an increaser for the increasable, is likewise displayed by him; and the design (chîhar) of the creator for the creation through love (dûstîh), is that of a nourisher for the nourished, and of a protector for the protected, (and) of an increaser for the increasable.

(4) And this, too, that by him who keeps cattle with an honest purpose, they are dedicated (yehabûnt) to the sacred beings; and for this reason, because when they are kept by him with an honest purpose, he highly fulfils the will of the sacred beings; and when the will of the sacred beings is highly fulfilled, he becomes a devotee to the sacred beings. (5) This, too, that he who shall admit the males to cattle at the appropriate time (gâs), is also taught how to superintend cattle; for this reason, because the admission of males to cattle is the essential work for causing the increase of cattle, and he who

<sup>1</sup> See in Avesta and Pahl. Yasna XXIX., 1: Khshmaibyâ Geush-urvâ gerezdâ: kahmâi mã thwarôzdûm kê mâ tashad? . . . . . Avê lekûm amesûspendân, Göshâûrûn gar'zd.. Avê mûn li brehînîd havâ-am....òl mûn li tâshîd hevâ-am (aégh avê mûn yehabûnt havâ-am.) 2 Ibid, 2: Aêdûn zak î gaŏspend tâshîdâr pûrsîd aêgh: Ashavahishta mûn lak gaŏspend ratû . . . . mûnash haît yehabûnêd vûstar. . . . Mûn gaŏspend barû'afzâyînêd . . . .

<sup>3</sup> Kâmag î yazadên madam râyînêd. 4 Mêdîgên kûnishn. 5 Afzêyînî-darîh, lit., "for causing increase."

is the increaser, is also taught the supervision of cattle. (6) This, too, that he<sup>1</sup> who does not slaughter  $(k\hat{u}sh\hat{e}d)^{1a}$  cattle until they attain to full growth,<sup>2</sup> is taught to make also a store of fodder for cattle; and for this reason, because by that gift  $(d\hat{a}d)$  of the increase of cattle (there) occurs the benefit unto mankind, (and) on account of the love  $(d\hat{u}st\hat{i}h)$  of mankind for that benefit they exert best in cultivating  $(varz\hat{u}dan)$  cattle, and they make a store<sup>3</sup> for them.

(7) This, too, that he is the most powerful of beings, where the strength which is his is most efficient (kârtar), whose movement (is) for him who is his own, so that he gives (to him) what is necessary (for him) to give (yehabûntan); and for this reason, because needful (nîyâzag) liberality to one's own needy ones arises (yehevûnêd) through religious3a (dâdîg) thoughts; and religious thoughtfulness is developed<sup>4</sup> by removing<sup>5</sup> greed and lust, and wrath, and disgrace, and envy, and other vices from the body; and a man who withholds vices from his body becomes of efficient power. (8) And this, too, that the most powerful person for invocation, (and) worship, for attaining to acts of merit, is he who possesses wealth for the head-priest6 who, too, shall rightly give just decisions and judgments, and who, too, proves himself humble (air) and reverent towards the pious ones; and for this reason, because the wealth of the multitudes (amarganîhâ)<sup>7</sup> of mankind is for indulging (dâshtan) in the desires and pleasure of the body, for causing to obtain decisions and judgments whereto their wish proceeds8, for others becoming humble and reverent to them, and even when (their) propensity is vicious (avârûn); and he who possesses wealth for invocation and association with the wisdom of the Religion, for the head-priest of the Religion, and shall give just decisions and judgments, (and) becomes humble and reverent towards the pious ones, lays aside (nihâdâr) that

<sup>1</sup> Here amat in DE. for mûn. 1ª. Comp. kûshtan, "to Slay." 2 Bûndag vakhshishnîh yehamtûnêd. 3 Ambûr sûjênd. 3a Or, "lawful.' 4 Nîvârîhêd. 5 Spûjîh, Pers. spûkhtan, "to conceal," to suppress."

<sup>6</sup> Lit., "for the dastur or chief of the priests." 7 Amargânîhâ "numberless"; Av. mar, "to count." 8 Aêgh-shân kâm sajîtûnêd.

- (vicious) propensity, and who, through laying aside that propensity, becomes a strong  $(pad\hat{u}g)$  (and) most powerful person.
- (9) This, too, that every one is made to stand by his proper function of any thing whatever that is excellent, by him who advances2 the reward of the diligent such as are pure in character3 and needy ones; for this reason, because the toiling4 of the body of a man at (his) proper function is brought about by a desire of reward. (10) And this, too, that by him whose mouth and (its) appliances (are) for an honest purpose, the possession of Vohûman is then recognised by him; then on account of it, because his maintaining the mouth and (its) appliances for an honest purpose becomes so, when through the protection and assistance of the pious ones, (and) the smiting of and triumph over the wicked ones, the civilization (vaêrâstârîh) of the world occurs; and this, too, is so, when the friend of the good, and the enemy of the wicked, and the friendship of the good, and the enmity of the evil are encouraged through understanding good and evil; and the understanding of good and evil is through the possession of Vohûman, (and) he who has the possession of Vohûman becomes also the realizer of Vohûman.
- (11) And this, too, that by him who gives commands about the advancement of the things relating to the sacred beings, his own knowledge and learning<sup>7</sup> are likewise developed; and for this reason, (because) the command being necessary for (one's) personal duty towards the good, the knowledge and learning of his, too, are developed through that obligatory commanding of that duty (and its) concomitant (âvâyishnîg) helpfulness.<sup>8</sup>

<sup>1</sup> Yekavimûninâd yehevûnêd. 2 Rûbâg yakhsenunêd, "develops." West, "who holds the reward of the diligent, as the sacred beings" (reading chigân yazadân) "are proceeding with a pure needy one." 3 Avêzag, "guiltless," "pure." 4 Ranjînnîdan. 5 Yasna XXIX., 7, c, Mûn pavan zak î kolâ dô Avistâg va Zand fûmâ yehabûnêd aûshmûrdârân aîrpatân, "who gives the reciting priest mouth as to both the Avesta and Zand." Reading: wyông in the text, Gûthie Av. âŏngh. eĉãŏngh, "mouth." 6 Nîvârîhaïdan, "embellishment," "eivilization." 7 Reading: âmûg, "learning," "teaching." West, hamô-kûn, "of every kind." 8 Vâzîstîh or vâzishtîh, comp. Av, vâzishta, (rt. vaz) "most helpful." West, va khûjastîh, "and aŭspiciousness," Pers. khujastah.

- (12) This, too, that by him who teaches the good, that good work, which is also an assistance unto Zarathushtra through the recitation of (his) Religion, then becomes his own; and for this reason, because for those who will exist at the renovation (of the world), the recitation (and) connection with the Religion of Zarathushtra through the teaching of the good teachers who are of the same Religion, (and) the assistance unto Zarathushtra through the recitation of the Religion, will become a good work which will be their own.
- (13) And this, too, that by him who gives anything to that person who praises the sacred beings (and) the pious ones, is appropriated a place in the yonder (world), also through the sacred word he utters<sup>2</sup>. (14) This, too, that by him who is teaching those who are causing prosperity  $(afz\hat{u}n\hat{i}gdn)$ , the damage that is owing to inefficiency  $(ana-afz\hat{u}r\hat{i}h)^3$  in Religion is shut out (bast) of the world; and for this reason, because owing to that teaching and efficiency in the Religion, the advantage resulting therefrom increases in the world. (15) This, too, that by him who is bringing forward for happiness him who is righteous to the rulers, the best assistance is then rendered to him; and for this reason, because an expectation of the best happiness is further  $(fr\hat{a}j)$  attached (padvast) by him to the place of acquisition.<sup>4</sup>
- (16) This, too, that by him who devotes himself in service unto him who is the supreme king of kings, the path of pleasant habitation,<sup>5</sup> and the pleasure of assistance, and the gift of sovereignty from Ahuramazda are disclosed (sharîtunt) to his own; and for this reason, because the original  $(b\hat{u}n)$  reason of the worthiness of mankind for happiness from the creator, is their service (cr sincere devotion) unto the creator; and, therefore, as he who is a well-ruling monarch is a giver in the worldly existence, (and)

<sup>1</sup> Khvéshînîd yehevûnêd. 2 Yasna XXIX., 8, c. Mûn avô ölâ hû-demânîh yehabûnêd pavan gûbîshn, aêgh gûbishn î frârûnîh râî î ghal yêmellûnêd, ash tamî pavan maînûg gâs î nêvag yehabûnd. 3 Ibid, 9, b. Gûbishn-ich avô gabrâân ana-afzêrîh râî. 4 Namely, heaven. 5 Reading hâ-mânishnîh instead of hû-mînishnîh in the MS., soe West.; comp. Yasna XXIX., 10, b: Aêdûn-ich Vohûman mûn hû-mînishnîh gâs î tamâ.

a pious head<sup>1</sup> and leader of the creatures who steadfastly give themselves in service to him, then he, too, is devoted to the creator; and "I teach, besides, that the origin of happiness on account of worthiness, which is attached by the creator to his own, is the path that is spoken of above, and other virtues which result therefrom are also disclosed to his own."

(17) Righteousness is perfect excellence.

#### CHAPTER LT., BAGA NASK.

(1) The sixth fargard, Ad-tà-vakhshyâ, is (about) this, that by him who is wise (and) an upholder of the respect of a priest's leadership, the priestly institute4 intended (khvâst) for practising the Religion becomes developed; for this reason, because the nature (chîhar) of the person whose resources (afzârân) are for (making) gifts (dahishnih) to the needy, eagerly causes (others) to exert for giving instruction 6 in different sciences. 6 (2) And this, too, that by him whose principles (dad) are virtuous, the extolling of Ahuramazda is practised and taught; even for this reason (chim), whatever advantage (and) pleasure result from virtue, they, too, whose principles are virtuous, extol him who is the producer of those virtuous principles, who is Ahuramazda himself. (3) And this, too, that by him who speaks honest words, the performance of the ceremonial of Vohûman is also taught; even for this reason, that on account of the good-naturedness (hû-chîharîh) and worthiness of virtue, the good thereby esteem<sup>8</sup> it, and speak honest words, (since) virtuous speaking is the ceremonial of Vohûman. (4) This, too, that the ceremonial which he whose path is virtuous shall perform, becomes greater9 thereby; and for this reason,

<sup>1</sup> Pad.-vîzîg, Av. paiti, "head," Pers. vîzah, "pure." West, padô-dahâk, "a recompensing (leader)." 2 Madam-bûrdâr. 3 Âzarm, comp. Pers. âzaram, "respect." 4 Yas. XXX., 1, a: Mûn-ich âgâs aêgh dânâg, ash aîrpatistân kûnishn. Mills, "priestly studies are to be pursued." 5 "Made progress;" Av. vakhsh, "to grow." 6-6 ŏl zak î frâhangân âmûg. 7 Ibid, 1,b. 8 Pers. andâzah kardan, "to form judgment," "to esteern," "to estimate." 9 Mas positive, here used for the comparative degree. Yas. XXX., 1, c: Mûn mendavam î frârûn mînêd, ash kirfag yazishn î mas yehevûnêd.

because the sacred beings come (ychamtûnd) mostly to the ceremonial of those of pure dispositions and of honest ways  $(r\hat{a}s\hat{a}n)$ , and accept it.

- (5) This, too, that he who is a doer of benefit for those 1 who cause the propagation<sup>1</sup> of good works, becomes developer<sup>2</sup> of the teaching of the Religion; and for this reason, because from doing benefit for those who cause the propagation of good works arises an increase of good • works, from an increase of acts of merit a further (frêh) progress of the will of the sacred beings, from a further progress of the will of the sacred beings much progress of the good Religion, (and) from much progress of the good Religion an advancement of the teaching of the good Religion in the world. (6) This, too, that by him who maintains (yakhsenunêd) authority through straightforwardness, discrimination<sup>3</sup> in the decision of good works is taught to mankind; and for this reason, because the man who is a possessor of authority through straightforwardness becomes a discriminating ruler, (and) mankind learn and practise to exercise (kardan) the disposition (haêm), and habits  $(d\hat{a}d)$ , and customs  $(\hat{a}\hat{i}n\hat{i}n)$  of (such) rulers.
- (7) This, too, that who so fulfils the need of his own needy ones, has his person devoted to Zarathushtra; and for this reason, because to fulfil the needs of one's own needy ones is true liberality, the realisation (hailight)<sup>5</sup> of the abstract<sup>6</sup> (hangerdigith) of the Religion of Zarathushtra; and by him who is thereby ennobled,<sup>7</sup> the Religion of Zarathushtra is then worn; and whoever has put on the Religion of Zarathushtra [has<sup>9</sup> given himself up to Zarathushtra. (3) This, too, that by him who<sup>9</sup>]

<sup>1-1</sup> Rubûgînîdârân. 2 Ibid., 2, a. 3 Vichîngarîh, "selection," Av. chi, "to cull," "to arrange." 4 Ibid., 2, b: Aêgh-mîn mendavam î frârûn min zak î avârûn barâ vichînishn, afamân zak î frârûn ghal kûnishn. 5 Haîtîgîh, lit. "existence." 6 Hangerdîgîh, "summary." 7 Vâspîhargânîhaît; Av. ristpulhra, "a noble man," "a prince." 8 Literat meaning of padmûkht. Av. paili-much, "to put on," "to wear." 9-9 Regarding these words in brackets note the following remark of West:—"The words in brackets are the translation of a passage that was inserted in the (original) ms. at the time the folios were patched. The original copyist of the ms. has evidently omitted a passage, but whether the repairer has made the insertion merely by guessing from the context (which is quite possible), or by referring to some other ms., is uncertain."—The passages are found interlined also in DE.

gives the leadership to<sup>1</sup> him [who is suitable for the leadership]<sup>2</sup> also the wisdom which is in that man is rendered developed; for this reason, because the worthy ones when the leadership comes to them, administer through the wisdom of that leadership, which develops further with the glory that lies in that duty.

- (9) This, too, that he who<sup>2a</sup> out of the two ways, which are good and bad, has to select the better one, is assisted to do so by the prophets' ordeal of fire and ore (asîn); and for this reason, because that is the making of selection by the eye of wisdom, which is the way of good intention, (and) the soothsayers are deciders (and) declarers of acquittal and incrimination through fire and metal, which are the two good discriminators and when the (ordeal) work is of a different kind, even then both (fire and metal) are associates (hambdj)3 in discriminating, and (their) strength is connected with (padvastâr), one another. (10) This, too, that he who shall do that thing from which advantage of the sacred beings (arises), is strengthened<sup>5</sup> to discriminate truly that which is very sagacious6 in thought, word, and deed; and for this reason, because from doing things for the benefit of the sacred beings (arises) the reign of the will of Godin the world; from the reign of the will of God in the world (arises) the freedom from danger of this life (aŏbâmih) of the world; (and) from the freedom from danger of this life of the world also unto him comes the power of him who is sagacious? in discriminating rightly as to (pavan) thought, word, (and) deed.
- (11) This, too, that by him who thinks of the affairs of Ahuramazda, the eternity<sup>8</sup> of Ahuramazda, and also the considerations<sup>9</sup> of his own eternity by Ahuramazda are thought of; even

<sup>1</sup> Yasna XXX., 3, b: Zak î kolâ dô mûn shapîr va mûnich sarîtar, aêvag zak î shapîr mînîd va gûft va kard, aêvag zak î sarîtar min ölâ-shân ölâ î hû-dânâg Aûharmazdı râst barâ vichid, lâ zak î dûsh-dânâg. 2 Sûd-dômandân, "the benefitters," "prophets," "the good spirits." 2a Here amat is used in the sense of mûr. 3 Av. hãm-băz "to keep company with," Pers. ham-bâz, "a play-mate," "an associate." 4 Av. paiti-band. 5 Nîrûgâômandînîd, nîrûg-dômand." possessing power." 6 Hû-dânâg, "very wise," "well-versed."

<sup>7</sup> Yasna XXX., 3, c: Min ölû-shên ölû î hû-dânâg (Âûharmazda) râst barû vichîd, lû zak î dûsh-dânâg. 8 Hamâyîgîh. 9 Mînîdan.

for this reason, because mankind meditate on and worship Ahuramazda on account also of the hopefulness of eternal happiness from him; (and) they who meditate on him on account of (pavan) the eternal happiness from him, themselves think that the happiness which is eternal (is) eternal on account of him; that is, they consider that eternal thing as his own eternity. (12) This, too, that he who keeps back mankind from reverence of the demons, has diverted (vîzûd)1 them from making the world sickly: and for this reason, because whoever has kept back mankind from reverence of the demons, has diverted the demon from rendering the world anarchical (apâdakhshâyînîdan)3 (and) from making the world sickly. (13) This, too, that by him who shall practise liberality, happiness is caused unto the sun; (and) by him who shall cause happiness unto the sun, happiness is caused also unto the physical (karp) nature (âînînag) of mankind; and for this reason, because it is manifest that through the liberalones the brilliance  $(r\hat{a}\hat{e})$  and glory of the sun have progressed, and the physical nature of mankind is maintained through the sun.

(14) This, too, that by him whose desire<sup>4</sup> (is) for the thing that is virtuous, by him who likewise maintains authority through virtue,<sup>5</sup> mankind are united  $(\hat{a}y\hat{a}kht)$  through the habitation<sup>6</sup> of virtue<sup>7</sup> and for seizing<sup>8</sup> the reward (in heaven); and for this reason, because he whose desire is virtuous wishes happiness for every person—a supreme desire for the happiness of mankind, for the existence of mankind for desiring virtue—and by him who entirely desired and highly strove for it so far as possible for him, any one whatever is caused to reach<sup>9</sup> into the habitation of virtue,<sup>10</sup> and to be associated  $(\hat{a}y\hat{a}khtan)$  with the reward in the spiritual existence;<sup>11</sup> and by him who maintains (his) authority

<sup>1</sup> Vîzûd, Pers. gazûlan "to cut off," "to bite." 2 Apûdakhshâyînîdan, "rendering anarchical." 3 West, "that the sun has progressed through the radiance and glory of the liberal." 4 Pahl. dvâyêd for khvâst, "desire," "propensity;" Pers. khvâstan, "to wish." 5 Frârûnîh, "straightforwardness." 6 Mânînîdan, comp. Pahl. mânishn; Av. man, "to remain." 7 Cemp. Yasua XXX., 10, b, "through the habitation of Vohûman." 8 Yasua XXX., 10, b: Aêdûn tiz âyûzênd avô mizd yensegûnlan zak i pavan hu-mînishnîh î Vohûman, amat pivin frârûnîh kalrûnast yekavîmûnd. Îyûkht. Av. yuj, "to join" "to unite." 9 Yehamtûnînîd. 10 Pavan frârûnîh mânînîdan. 11 Or, "the reward of the good spirits."

through virtue, mankind who have to pass their lives (han-bâmînîdan) under his rule are caused to dwell in virtue, and are instructed and associated with works of merit, and are caused to reach the (spiritual) reward. (15) This, too, that by him who maintains (his) happiness through devotion  $(khveshih)^1$  to the good spirits, mankind are associated with the good spirits for receiving the reward; and for this reason, because on account of the maintenance of happiness through devotion to the good spirits, he maintains it for the assistance and pleasure of the good ones; and mankind shall, therefore, hold him as a standard (of spiritual piety); they are devoted to the sacred beings for receiving the reward which becomes their act of merit.

(16) This, too, that by him who offers benedictions (âfrî-gânîh)<sup>5</sup> unto him who is a calculating,<sup>6</sup> investigating,<sup>7</sup> (and) righteous judge and who, too, shall perform reverence of the good, is achieved the teaching of the benefit of the righteous; and for this reason, because the advantages of the world are essentially two—one owing to justice, and another owing to freedom<sup>8</sup>—and the advantage of him who maintains the benedictions of the judges, is owing to the justice of the judges; and the advantage of him who does reverence to the good, is owing to the independence of the good, which is made known in the world by (its) development, and the righteous teach about it.

#### (17) Righteousness is perfect freedom.

<sup>1</sup> West, "appropriation." 2 Yasna XXX., 10, c, thereby refers to Ahuramazda and Ashavahishta. Zak aîsh vazlûnêd avô mizd yensegûntan, mûn hû-srôb haît. 3 Andâzag, Pers. andâzah, "a specimen," "a standard." West, "example." 4 Yasna XXX., 11, c: Sûd-ich î yasharûbân, aêgh chîgûn âvâyad kardan, aêdûn âkhar öld-shân haît nêvagîh.—5 Av. frî, "to bless." 6 Mar, "to calculate," 7 Av. vi-char, "to clear," "to investigate;" Pers. guzârdan. 8 Pers, âzâdagîh, "independence," "nobility," "generosity."

# દીનકર્દ કતાબ,

#### તેની

અસલ પહલવી એબારત, ઇંગ્રેજી અક્ષરે તેનું વાંચણ, ઇંગ્રેજીમાં તથા ગુજરાતીમાં તેના શરેહ સાથે તરજીમા, અને તેમાં આવેલા મુશ્કેલ પહલવી શબ્દાની ફરહંગ.

કર્તા:

દારાબ દસ્તુર પેશાતન સંજાણા, બી. એ., જે. પી.,

# વાલ્યુમ અઠારમું,

દીનકર્દનાં નવમાં પુસ્તકમાં આવેલું અવસ્તાનાં એકવીસ નસ્કાનું સાંકળ્યું તથા સાર, ભાગ ૨ જો.

નામદાર સર જમરોદજ જીજભાઈ ટ્રૅન્સ્લેશન ક્ંડના ત્રસ્ટી સાહેળાના આસરા હેઠલ છપાવી પ્રગટ કર્યું છે.

> —**ઃ⊸ઃ**ઃ **મુંખઇ.** ધી લ્રિટીશ ઇન્ડયા પ્રેસ.

યઝદજરદી સને ૧૨૯૫, ઇસ્ત્રી સને ૧૯૨૬.

[ All Rights Reserved.]

મુંખઈ મધે, મી બી. મીલરે, ધી બ્રિટિશ ઇન્ડિયા પ્રેસમાં, મેઝેગાન, લવલેનમાં દીનક**ઈનું** આ ૧૮ મું વાલ્યુમ છાપ્યું છે.

અને

**દારાખ દસ્તુર પૈરોાતન સ'જાણા,** બી. એ. એ નં. ૧૨૩, ખંબાલા **હી**લ, મુંબઇ મધે, પ્રગટ કીધું છે.

## દીનકર્દ, પુસ્તક ૯ મું ( બાબ ૩૨–૫૧ ).

#### ---

### ગુજરાતી તરજીમાનું સાંકળ્યું.

|                     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | પાનાં.        |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| <b>બાબ 3</b> ર માે, | વર્શત-માન્સર તસ્ક, ફર્ગર્દ ૧૦ મી, યથા-આઇરા: દુનિયાના, ક્રેરોાગર્દ, જ્રયુકત્ર તથા ખીજાગ્માના ક્રેરોાગર્દ વખતની પદવી, (ક્. ૧-૫); યજિશન ની ક્રિયા, યજૈદાની ખંદગી, આતરા સળગાવધા, (ક્. ૮-૧૧); મીનાઇ દુનિયામાં અહુરમજૃદ આતરાનું શરીર દેખાડવું, આતરાને દુઃખ ન દેવું, (ક્. ૧૪-૧૭)                                  | <b>7—3</b>    |
| <b>ખાખ 33 તે</b> ા, | વર્શત–માન્સર નસ્ક, ફ. ૧૧ મી, યા–સિયશ્નાન; બલાં કામાના<br>ખદલા, શ્યાતરાની ભેટ, તેની સંભાળ, અને ખદંગી<br>( ફ. ૧–૫ ); અરોાઇ, ભલા વિચાર, રાખ્દા તથા કામા;<br>દેવા સાથેની લઢાઇ, ચ્યારમઇતિ તથા તરામઇતિનું આગળ<br>વધતું, ચ્યહુરમજ઼દનું દેવાની શક્તિની સામે થતું…                                                  | 3—4           |
| <b>ખાખ 3</b> ૪ માે, | વર્શત-માન્સર તસ્ક, ફ. ૧૨ મી, યસ્ત; ભલા વિચાર, રાબ્દા<br>તથા કામાના દેખાવ, ખરાખ કામા ન કરવાં; છંદગી માટેની<br>ખાહેશ, ( ફ. ૧-૮ ); આતશ તથા ક્રશાગર્દ વખતનું તેનું<br>કામ, અશાઇના દેખાવા તરીકેની રાશનીઓ, જરયુશ્તનું<br>માન, તેની ચેલાઓ માટેની ખંદગી, અહુરમજ઼દના જવાખ                                           | ·<br>4—2      |
|                     | વર્શન-માન્સર નસ્ક, ફ. ૧૩ મી, ઉશ્તવક/તિ, નેકોના ખદલા અશે માણસની ખાસીયતા, નેક માણસોના ખદલા (ફ. ૧-૪); જરથુશ્ત્રે અમેશસ્પેન્તને જેવા, તેની ઉત્તમતા, તેનું દીન જાદેર કરવું, તેના માજે જચ્યા, દીન દેખાડી હતા તે જાદા જાદા માણસા (ફ. ૫-૧૪); અહુરમજ઼દની હસ્તિ તરફના પ્યાર                                          | ⟨ <b>—</b> ᡶ॰ |
| <b>બાબ ૩</b> ૬ માે, | વર્શ્વ-માન્સર નસ્ક, ફ. ૧૪ મી, તવ-થ્વા-પેરેસા, દીનની<br>વપ્પાણ, મ્યહુરમજ઼ંદે સઘળી ચીજો પેદા કરવી, વાહૂમન<br>મારફતે પ્રાણા-માની પેદાયરા, ભલા તથા ખુરા મીના વચ્ચે<br>લઢાઇ, (ફ. ૧-૮); દીનતું મ્યાગળ વધતું, તેના ફેલાવા,<br>દીનને માટે મહુરમજ઼દના પ્યાર (ફ. ૯-૧૪); દાજખમાં<br>ખુરાં શાકાની સજા, દેવાની પાદરાાહી | •             |

|                 | ,   |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                   |
|-----------------|-----|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| <b>બા</b> બ     | 39  | <b>મે</b> ા, | વરતે-માન્સર નસ્ક, ફ્ર. ૧૫ મી, અદ્-દ્રવખ્શ્યા; દીનની<br>શીપ્પામણાની શેષ્ઠતા (ફ્ર. ૧-૯); પ્રાણી-માને જોરની ભેટ,<br>જ્રયુશ્ત્રની વપ્પાણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>૧૨</b> —૧૩       |
| <b>ખા</b> ખ     | 36  | <b>À</b> 1,  | વર્શન-માન્સર નસ્ક, ક્ ૧, મી, કાંમ-નેમાઇ-જાંમ; જુદા જુદા દેશામાં કીર્તિની શાધ, ખુરા મીનાની ખાહેરા (ક ૧–૩); દાલત અને તેની જરૂરીયાત, અમેશારપેન્તાની ખુશાલી, જોરાવર લાંકાનું આવવું, કરાગદ કરનારાઓની ખુશાલી, જોરાવર લાંકાનું આવવું, કરાગદ કરનારાઓની વખાણ, મગાંઓ મંખધના ચુકાદા (ક ૪–૧૨); માનીની ખાસીયતા, ખુરાં લાંકાની વખાણ (ક ૧૩–૧૫); સેવટના હજારાઓ, કુઇ તથા કરપા આદમજાતની હયાતિના નારા કરેછે, પ્રયાનનાં કુટુંખની તથા વિશ્તાસ્પની વખાણ (ક ૧૭–૨૨) દીન તરફ સ્પીતામા ને એંગવા, અહુરમજ઼દની ચાર અજયખીઓ જ઼રયુશ્વના ચેલાઓના, તથા અશે! અને સખી લોંકાના બદલા | ,<br>∮y— <b>∮</b> • |
| <b>બા</b> બ     | 36  | માં,         | વર્શ્ત-માન્સર નસ્ક, ફ. ૧૭ મી, સ્પેન્તા-મઇન્યૂ; પ્રાણીચ્ધાની<br>પૈદાયરા, મીનાઈ સાહેખની જીબ, ઢોરાની પૈદાયરા, ચ્યમેરા-<br>સ્પેન્ત હ્યુરાં લોકોને દુઃખ દે છે, કસોઠી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૮                  |
| <b>બાબ</b>      | ४०  | મેા <i>,</i> | વર્શન માન્સર નસ્ક, ફ્ર ૧૮ મી, યેજી, ભવિષ્યળી દુનિયાળી નિશાળી મ્પો, ક્રશાગર્દ વખતે દીનળી વખાણ, સેવડના વખતે યજંદાળી કત્તેહ, જ્યારે જરયુશ્ત્ર, સ્થાગરાદર તથા સ્થાગરાદર માહ્ આવશે ત્યારે દીનળી વખાણથી લાકોના દાજખમાંથી છુડકારા (ફ્ર ૧-૮); દસ્તુર પાસે દીન શીખવી, માણસાગ્મે યજદનું ડહાપણ મેળવતું (ફ્ર ૯-૧૫); દસ્તુરાના ખારાક તથા ળીભાવ, ઢારાળી સંભાળ, ક્રશાગર્દના વખત, સ્વભાગ                                                                                                                                                                       | ૧૯—૨૧               |
| <b>વ્યા</b> વ્ય | ४१  | મા,          | વર્શત-માન્સર નસ્ક, ફ્રન્ ૧૯ મી, અલ્-માન્યવા, દુઃખી ધોકોના<br>ખત્યાવ, દાદારની હસ્તિમાં માનવું, હ્યુરા તથા રાસ્ત જડજો,<br>જરથુશ્ત્રનું સુભાષણ, હ્યુરાં લોકોની દાજખમાં સજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ર૧—રર               |
| <b>ખા</b> ખ     | ४२  | <b>ગે</b> ા  | વર્શ્ત-માન્સર નરક, કૃ. ર૦ મી, કદ્-માઇ-રવક્ સ્વાનને માટેના ખારાક, દાલત માંગવી, લડવૈયા માટેનું ઢાર, જોતિનું ત્રણ પગલાં ચાલવું, ચ્યમેશસ્પદાની ખાસીયતા, જરયુશ્ત્રના ભલાં કામા સાથે સંખધ, યજદા તરકનું માન, (કૃ. ૧–૧૧) ભલાં કામા માટેના વખત                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>૨</b> ૨—૨૩       |
| <b>ખા</b> ખ     | ХЗ. | મેં.         | વર્શ-માન્સર નસ્ક, ક. ૨૧ મી. વાહ-ખ્યાગ્રેમઃ બલા પાદશાહ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                     |

ભાભ ૪૩ મો, વશ્તે−માન્સર નસ્ક, ફ. ૨૧ મી, વાહૂ−પ્રશિધ: ભલા પાદશાહ ' મોટેની પ્પાહેરા, યજદા તરફની ભેંટા, તેચ્માની દયા તથા સરદારી, હુશિયારી માંગવી, દસ્તુર તરફ માન, માંમ્ર જાણુવી (ફ. ૧-૯); બ્રુરાં લાેકાની ઠગાઇ, પ્રશાગર્દ માટે∗ની તૈયારી,

|                         | વાહૂમન તથા શ્યારાવહિશ્તને મદદ સારૂ ભાલાવવા, શ્યાપ્ત<br>જાદુગર, કઇ તથા કરપાનાં રહેઠાણા, વિશ્તાસ્પની પાદશાહી,<br>શ્રાચ્યાશ્ત્રની, જામાસ્પની, તથા ભાઈદાગમાદ્ની વપ્પાણ,<br>(કૃ. ૧૦–૧૯); જ્રયુશ્ત્રનાં મતની સંપૂર્ણના                                                                                                                                                                                                | <b>ર</b> ૩—ર૬          |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| <b>યાષ ૪૪ માે</b> ,     | વર્શન-માન્સર નસ્ક, ફ. રર મી, વહિશ્તાષ્ઠરિતઃ દીનની<br>સંપૂર્ણતા, સ્પીતામાનું કુટું ખ, પાઉરૂચિસ્તા તથા હૂતાેસ્ની<br>વખાસ, (ફ. ૧–૫); સેવટના વખતની તૈયારી કરે તેની<br>ખાસીયતા, કુજની ખાહેશ, કોર્તિ વિખેરવી                                                                                                                                                                                                          | <b>ર</b> ૬— <b>ર</b> ૭ |
| <b>મા</b> ખ ૪૫ માે,     | વર્શત-માન્સર નસ્ક, કૃ. ર૩ મી, અ⊌ર્યમનઃ અ <b>ઘર્યમન</b> ની<br>ખંદગી, તેનું ભણતર, <b>હ્વરા મીતાતે દા</b> ઢવા, રસ્તાખીજ઼                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ર૭રહ                   |
| યા <b>ય</b> ૪૬ માે,     | ખગ નસ્ક, કૃ. ૧ લી, અહુનવર્ધર તેની પેદાયરા, ભાગા,<br>માંમ્ર સાથે તેનું જોડાણુ અને તેમાં વહેચણી, તે સર્વથી સરસ<br>ખંદગી છે, તેની ખંદગી તર્રીકે અસર, તેની પેદાયરા,<br>ભલાં કામા માટેના ખદ્ધા, અહુરમજ઼રે પેદા કરેલી પાદશાહી,                                                                                                                                                                                        |                        |
|                         | ગરીચાને મદદ, ત્રણ ઘારણ ે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २८—३०                  |
| <b>બાબ ૪૭ માે</b> ,     | ખગ નસ્ક, કૃ. <b>ર જી, અ</b> ષેમ; દાેલત આપવી, સવાખનાં<br>કામાના ખદેષા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 39                     |
| <b>યાય ૪૮ માે</b> ,     | ખગ નસ્ક, ફ્ર. ૩ જી યેંધેન્હાતાંમ : સ્પહુરમજ઼દની સેતાયશ,<br>પુરુષ તથા સ્ત્રીની વખાણ, ગુનાહની તાેજેશ, ખંદગીની                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                        |
| ખા <b>ખ</b> ૪૯ માં,     | , ખગ નસ્ક, ફ. ૪ થી, યાળીમ્–મનાંઃજરયુશ્ત્રળી વખાસુ, તેની કાર્યદેસર સતા, ચીજોની ઉત્પન્નતા તથા પરિણામા, ઢારાનું પાષસુ (ફ. ૧-૭); લાયક લાકાના ફાયદા, અરાા લાકા તરફ માન, યજદાને ખુશાલ કરવા, દીન શીખવવી (ફ. ૮-૧૩); ત્રાન જાહેર કરવું, અરાાઈ શીખવવી, ચ્યહુરમજ઼દનું તખ્ત જોવું, તેની મહેમાનગીરી, પાદશાહાને ખુશ કરવા, બલાં કામા ચ્યેકઢાં કરવાં, અમેરાસ્પંદા માટે ફાયદાવાળાં કામા કરવાં અને તેચ્યાની વખાશુ કરવી (ફ. ૧૪-૨૧) | <b>3</b> 9—3₹          |
|                         | દીનને સ્માગળ વધતી કરવી, સવાખનાં કામા માટેની સ્માતુ-<br>રતા, પ્રમાણીક પ્યાહેરાના મદદગાર, જાહેર ફાયદાનાં કામા<br>કરવાં ( ફ. ૨૨-૨૭ ); મીનાઈ શિક્ષણ, ભૂતકાળની, હાલની<br>તથા ભવિષ્યની દુન્યવી હસ્તિચ્મા                                                                                                                                                                                                              | 3 <b>२—</b> 3५         |
| પ્યાપ્ય પ <b>ે</b> સોા, | ખગ નસ્ક, ફ્ર. પમી, ખ્શ્મઇબ્યા; ગેઉરા-અઉર્વનની ક્ર્યાદ,<br>ઢાેરાની સંભાળ, તેચ્યાની પેદાયરા, તથા વધારા, પ્રમાણીક<br>હેતુથી ઢાેરા રાખવાં, ઢાેરાપર દેખરેખ ( ફ્ર. ૧-૬ ); રાર્રીર-<br>માંથી દુર્યુંણા દૂર કરવા, દસ્તુરા માટે પાતાની દાલત ધરાવ<br>તે•જોરાવર છે, પાતાની ફરજ પર ઊભા રહેવું; પ્રમાણીક                                                                                                                     |                        |

|             | કામ સારૂ મ્હેાડું વાપરવું, ત્રાન વધારવું, ભલાં લાકાને શીખ<br>વવું; યજ઼દાને વખાણુ તેચ્માને આપવું, આખાદી કરે<br>તેચ્માને શિક્ષણ, રાહેનશાહની નાકરી                                                                                                                                                                                                                         | 3 <b>५—</b> 36 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ભાબ પર માૈ, | ખગ નસ્ક, ફ. ધ ઠી, અદ્-તા-વખ્શ્યાઃ દસ્તુરના માનને ટેકા<br>પ્રમાણીક ટેવવાળા માણુસ, વાહૂમનની ક્રિયા (ફ. ૧-૪);<br>બલાં કામાના ફેલાવા, આદમજાતને સુંડણી કરતાં શીખવવું,<br>હાજતમંદાની હાજ્ત પુરી પાડવી, સરદારી આપવી, રસ્તા<br>સુંડવા, સુંડણી માટેનું જોર, અહુરમજદની અમરતા, દેવાને<br>આપતાં એક માણુસને અડકાવવું, ઉદારતા રાખવી<br>(ફ. ૫-૧૩); તેક ચીજો માટેની ખાહેશ, બક્તિથી મુખ, | ,              |
| •           | သူ၍၊ လူလေ့မျှ သူမြော်ရှိဖ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 31             |

# <mark>દી.ન.કર્દ</mark> પુસ્તક નવ**મું**—(ચાલુ).

#### બાબ **૩૨માે, વરત્-માન્સર્** નસ્કં.

- (૧) દસમી કર્ગ દ, યાથાઇશ, દુનિયાના ક્રશાગ દેવિ છે, અદુરમજદના જ્રયુ- શત્રને કહેલા શખ્દામાં, આ મુજબ કે: ''ક્રશાગ દેના કરનાર તથા અશાઇને બનાવનાર સઑ શાંસને મેં પેદા કર્યો છે, જેને માટે માણુસ જાત એમ કહે છે કે તે આવવાના નથી; અને તાબી અશા લાકા સારૂ તે સંપૂર્ણ રાશનીવાલાં ખારેહ સાથે આવશે." (૨) દરેક સવાબનું કામ કરવાના હુકમ આપતાં પુરતી તપાસ અને દીનની શરત કરવા વિષે, આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે બલાઇને પેદા કરનાર મદદગારની સગાંઓ, દાસ્તાલ તથા કામ કરનારાઓ વિષેની એક ખાહેશ, કાઈ પણ ચીજ માટેની, તેની ખાહેશ ખર લાવવામાં છે, અને તે અહુરમજદનો દાસ્ત છે, અને તેનામાં રહેતી મીનાઈ શક્તિ તેથી ઠગાતી નથી. (૩) અને જે માણુસમાં કુજની ખામીઓ અને મગફરી જુલમ કરતાં હોય તેનાથી દુર રહેવા વિષે, જે માણુસ પાતાનાં સગાંઓને ધીકકારતા હોય, કામ કરનારાઓ તરફ ઘણું જાુઠ્ઠું બાલનારા, પાતાના હમશરીકાને અપમાન કરનારા, ગારપંદ તરફ બદરકાર, અને લાચારાને મદદ નહીં કરનારા હોય.
- (૪) તે પુલ વિષે જે ઉપરથી અહુરમજ઼દ પાસે જવાય છે, અને તે માણસ સવિથી સરસ દુનિયામાં પૂગે છે જે દેખઇતી કે અણુદીઠ રીતે ઉંચી દુનિયા તરફ કરે છે. (૫) અને જ઼રશુશ્ત્ર જે અહુ તથા રતુ તરીકે, અને આ દુનિયાના જ઼ઑાતિર તરીકે ઊંગો હતો તેને અહુરમજ઼દનું અસલ દીન શીખવતું; અને રસ્તાખીજ઼ વખતે જ઼રશુશ્ત્ર, જેંૃઅયજ઼ેમન્³ ના દીકરાઓમાંના એક હતો તે આખી દૂનિયાના જ઼ઑાતિની જગા મેળવશે; સનાએના દીકરા, વહુવરતા, દીનના લાકાના સુખી દેશમાંથી હાવનાનની જગા મેળવશે; અને ઇસ્વન્દ, વરાજના દીકરા, તુરના દેશામાંથી, આતરેવખ્શના જગામાં; હ્મ્રત્તના દીકરા સએના, સેનાના દેશમાંથી, ક્ષ્યરદારની જગામાં; અને

સરખાવા અવ∘ અદ્ધિમન, "ચેલા," "ભલું ઇચ્છનાર."

ર. અહીં જરયુશ્ત્રને આ દુનિયાના જ ઑત તરીકે ગણ્યા છે. વેસ્ટ અહુન્વર્ તનુ જોત કે ગીહાન વાંચે છે, અને તરજીમા કરે છે કે "દુનિયાના જોતિ તરીકે અહુનવર ધરાવરો." ખુન્દહિશન, ખાખ ૩૦મા, કૃ. ૩૦માં જણાવ્યું છે કે: " ખુરા મીનાની સામે અહુરમજ઼દ દુનિયામાં પાતે જંચોત તરીકે અને સ્ત્રઑશા રાસ્પિ તરીકે આવે છે."

<sup>3.</sup> **ખુ-દહિશ્ન ખા.** ૩૨મા પ્રમાણે અયજેમ જારુયુશ્ત્રના અગ્યારમી પેઢીના વડવા હતા.

વિશ્તારપ, જે નર્ઑાદરના દીકરાએામાંના એક હતા, તે સ્ત્રાચ્યાશાવર્ળની જગામાં હશે. ધ (૬) યુજિશ્નની ક્રિયાથી મળતી હિંમત તથા કૃતેહ વિષે, જેનાથી બીજી દુનિયામાં સધળી પેદાયશની અમર ક્રશાગઈની સંપૂર્ણ રાક્ષની મળે છે.

- (૭) આ પણ કે વાહૂમનથી સેવટે<sup>ર</sup> ક્ષુરા મીતાના નાશ થશે. (૮) અને જે ક્રાઇ સખાવતની ચુંટેલી બેટા સાથે આરાધના કરે છે તેના બદલા મેહાટા છે; યજદાનાં ખ્યાનમાં તે સંપૂર્ણ દારતીવાળા, અને મદદકરવાવાળા થાય છે, અને તેમજ પાતાનાં કાંમમાં અને અમેશરપંદાસાથેનાં જોડાણમાં.
- (૯) આ, પણ કે: "તું તે લાેકાનું કરજંદ છે કે જેઓ એ એકમેકના એકમત-પણાં સાથે કાયદા જાહેર કર્યા છે, જેઓ એ હમેશાં સર્વથા સરસ સંપ જાહેર કર્યા છે, જેઓ એ હમેશાં સર્વથા સરસ સંપ જાહેર કર્યાં છે, જેઓ એ હમેશાં સર્વથા સરસ સંપ જાહેર કર્યાં; જેથા તે એકમતપણું તે છે કે જે સર્વથી જોરાવર થાય." (૧૦) અને અહરમજ઼દે એમ કહ્યું કે: "હું કહાપણુવાળા સાહેખ છું, જે કાયદાની ખાહેશ રાખે છે, જે દુનિયાના મહાટો પેદા કરનાર છે; આ બાણતર બાણવા સાથે:—યેસેવિશ્તા ક્રિયા સાથે મને સાવ્યાં દીલથી તારે આરાધવા; હું તને સુખી ખાસીયત શીખનું છું! તારે લીધે હમા મદદ સાર તારી પાસે પહોંચીએ; હમા તને આ અને બીજા દુન્યામાં દરેક જાતની સત્તા આપીએ."
- (૧૧) આ પણ કે: "જ્યારે તું આતશ રાશન કરે ત્યારે આ ક્કરા: ઉસ્ માઇ<sup>૫</sup>, તે ક્કરાના છેડા સુધી ભણુ." (૧૨) અહુરમજ઼દે જ઼રયુરત્રની ઉંચી જગા બનાવવા વિષે, જેયી જ઼રયુરત્રની ૭ દગીમાં સવાબનાં કામાથી શક્તિ મળી<sup>૧</sup>, અને બન્ને દુનિયામાં દીનની ખુશાલીની ખુલ્લી નિશાની થઇ.

૧. આ અને ખીજ ફકરાંચ્યા ઉપરથી ચ્યેમ જણાય છે, કે અસલ તીરંગ્ કેન્દીન, પાવ-વંદીદાદ, પાવ-યળિશન અને વીસ્પરદની મ્હાેઠી કિયાચ્યામાં રાસ્યા સાથે આઠ માર્બેદા હાજર રહેતા હતા. જયારે જચ્યાત આ ક્રિયાચ્યા કરતા હાય ત્યારે ક્રિયા કરવાની જગામાં આ ખીજા માર્બેદાને તેચ્યાનું જીદું જીદું કામ સાંપવામાં આવતું હતું અને જચ્યાત જયારે પણ કરમાંવે ત્યારે અજેમ વીસાઈ, "હું હુકમ બજાઉં છું," "હું અહીં છું" કહી તેને જવાબ આપતા. આ સાત ખીજા માર્બેદાનાં નામ આ છે: હાવનાન, સ્યાતરેવખ્શ, ક્ર-અંરંતર્ (જે ક્રિયાના આલતા લઈ આવતા), સ્યા-બંર્યતર્ (જે પવિત્ર પાણી પુરૂં પાડતા), સ્યાસ્નાતર્ (જે વાસણા સાફ કરે છે), રથવ્યકર અને સ્થાસાયાવરેળ (તાજેશ કરનાર માર્બેદ). આ ફકરામાં આવેલાચ્યાનાં નામ ક્રવર્દીન યશત, ફ. હે તથા હેંગમાં સ્ત્રમાંયના છેલકરા વોલ્યસ્તિ, વરાજના છેલકરા કરના સ્થાત્ સ્પાદ્મ-સ્ત્રત્નો છેલકરા સર્ચન તરીકે મળે છે. સેનાન સાથે સરખાવા અવે સહિનનામ દખ્યુનામ, યશ્ત ૧૩ મી, ફ. ૧૪૪ નસ્યાતર, યશ્ત પત્રી, ફ. ૯૮ વિ. માં મળે છે.

ર કરીાગર્દ વખતે.

<sup>3.</sup> **જુ**ગ્મા યસ્ત હા ૩૩મા, કૃ. ૭.

૪. ત્જાર્ચમાં યસ્ત હા ૩૩મા, કુ. ૧૧.

પ આ સ્પાતશ નીયાયેશની શરૂ સ્પાતના ક્કરા છે.

<sup>&</sup>lt;. જાુંચ્યા યસ્ત હા રાઉમા, કૃ. ૧૩.

- (૧૩) આ પણ કેઃ જ્યારે અકામન, જે વાહુમનના જખમથી ડગમત્રે છે તે, ઊભા રહે છે તે વખતે ગન્રાગ્ મઇનુગ્ને લાગે છે કે તેની સાત્રે અશાઇ જીલમ સાથે હિંમતવાળી છે,—અકામન કે જેની તરક વાહૂમન જોતા નથી, પણ અકામન તેથી પાતાની ખુશાલી જાહેર કરે છે.
- (૧૪) તેને આતશનું શરીર મીનાઇરીતે દેખાડવા માટે જ઼રયુશ્ત્રે અહુરમજ઼દ પાસે માંગવા વિષે, અને અહુરમજ઼દે જ઼રયુશ્ત્રને આતશનું શરીર દેખાડવું, જે અહુરમજ઼દે ખેં કે ત્રણ વખત ઉચે સળગાવ્યું હતું. (૧૫) અને તે આતશ ઉપર જ઼રયુશ્ત્રનું ઋમ વિચાર કરવું કે: "એ આતશ, આખી દૂનિયામાં ઉચે આકાશ સુધી તું રાશન થા;" અને તેનું એમ વિચારવું કે: " સંપમાં સંતાષ પામેલા આતશના ઉચે ચઢવાથી, અને તેની તે મદદથી, હું પછી એવી રીતે આ હાડમંદ દુનિયામાં આગળ વધું."
- (૧૬) અને અહિરમજ઼દે એમ કહ્યું કે: "એવા જ઼રયુરત્રના વિચાર છે, જેણે તારે વિષે ર વિચાર કર્યા નથી;" એટલે કે જેણે તારે વિષે ખરાખર વિચાર કર્યા નથી; તું માણસ આને ગમે તેમ ધારે, પણ જ઼રયુરત્રથી તે હાથમાં લેવાય એમ નથી, જયારે તું તે આંખની નજરથી સળગતા જોય. (૧૭) "એા જ઼રયુરત્ર તું એવા આતશને દુ:ખ દેતા ના, અથવા આ હાડમંદ દુનિયામાં તું પણ દુ:ખી થશે, તું નહીં; દુનિયાઓમાં દ્રશાગદં કરવાને માટે તારે મદદ કરનાર થવું જોઇએ; અને ત્યાં જે કાઇ હાડમંદ દુનિયામાં મારા દીકરાને દુ:ખ ન દે તેને માટે તારે પુરતી ભેટા માંગવી; એટલે કે તેને ચીજો બેટ ધરવી, અને તેને માટે આરાધના તથા ખુશાલીની ખાહેશ રાખવી."
  - (૧૮) અશાઈ સર્વથી સરસ શ્રેષ્ઠતા છે.

#### બાબ **૩**૩માે, વશ્ત્-માન્સર્ નસ્ક.

- (૧) અગીઆરમી ક્રર્ગર્દ **યા–સિયરનાન્ (યા–શ્યાયના )** દરેક ભલાં કામ માટેતા બદલાં નક્ષી કરવા વિધે છે, અતે એક ક્રિયા જ્યારે ઉત્તમ રીતે અને બરાબર કરવામાં આવે ત્યારે તેના સુકાદા. (૨) અને આ પણ કે અહુરમજ઼દ દુનિયાને ડઢાપણુથી અને ભલાઇયા પાળે છે, અને ઇન્સાક્થી વધારે છે.
- (૩) અને માણુસજાતને મદદ સારૂ અહુરમજ઼દે આતશની ભેટ આપવા વિષે, અને આતશથી માણુસજાતને મળતી મદદ તથા ખુશાલીનું જાહેર થયું; તેમજ, જેને આતશ મદદ કરે તેને આતશના મીનાની મળતી મદદ; અને રવાનની સામે, જો કાઈ દુશ્મન ઉભા થાય તા, તે આતશને દુઃખ દે છે; અને ડહાપણુવાળા બાલનાર, અહુરમજ઼દની ભેટ વિષે, જે ઉપર આતશ વિચાર કરે છે. (૪) આ પણ કેઃ આ જ઼રયુશ્ત્ર! જયારે તું તારા પાતાનાં સુખ સારૂ આતશ રાશન કરે, ત્યારે, આ સ્પીતામાન! નીયાએશ ભણ,

૧. સરખાવા ફાબ્ ક્ર શર્દન, "નીચવવું," "ડગમગવું."

ર. મ્પેટલે મીનાઇ આતરા વિષ.

<sup>3.</sup> જુચ્મા યસ્ત હા ૩૪મા, કૃ. ૪٠

૪. જુચ્મા યસ્તુ હા ૩૪મા.

પ. એટલે કે જે કાઇ આતરાને દુઃખંદ છે. તેને આતરા શ્રાપ આપે છે.

તારાં પાતાનાં શારીર સાર, જેથા આતશ તે બંદગી કરવા માલાવતા ખેસે છે, જે બંદગી અહુરમજ઼દના દીકરા સાર (ઍટલે આતશ સાર) કરમાવવામાં આવી છે; પછી એ જ઼રયુરત! "અદ્ તાંઇ આતરેમ્ અહુરા" ની ક્તેહમંદ બંદગી, જે ગાથામાંની છે તે તેના છેડા સુધી, ભણુ. (પ) એ રપીતામાના જે આબાદી તું તેની પાસે માંગે, છે તે આતશ તેને આપશે; એટલે કે, બલા યજ઼દાની પાદશાહી તે આ દુનિયાની દાલત છે, ને માણસો બલાં કામા કરે એવી યજ઼દાની ખાહેશ છે, અને જેમ માળાપ પાતાના છાકરાને ચાહે છે તેમ યજ઼દા માણસને ચાહે છે. (૬) અશાઇને અંતઃકરણથી વખાણવા ઉચેથી જો, તેમજ દેવાથી વગર શકે થતી તંગી સંભાળથી જો; એટલે કે આ જો કે પેદા કરનાર સર્વ દેવા તથા માણસો કરતાં વધુ જોરાવર અને સત્તાવાળા છે." (૭) અને ક્શાગદ સુધી દુન્યાની ઘણીક દેખઇતી ચીજોના દેખાવ વિષે; આ પણ કે જે કાઇ એવી ખાહેશ રાખે કે તેની કોર્તિ માણસજાતમાં સર્વથી ઉચી થાય, તેણે યજ઼દાની વખાણ તથા કિયા ઘણાં કરવાં જોઇએ.

- (૮) આ પણ કે યજદા તરફની સખાવત સવાખનાં કામાને લીધે તથા સવાખના વિચારાથી થઈ શકે છે. (૯) અને આ પણ તે બાલ્યો કે: "તે મારા વાહુમન જાય છે, અને ખાકી લાેકાના વિચારા તપાસે છે; અને બલા શબ્દા તથા બલાં કામામાંથી જે મારે વિષેના હાેય તેનું બ્યાન મારી આગળ દિવસમાં ત્રણ વખત કરે છે, જેઓ એા સ્પીતામાન! તારી તરફ બલા વિચારા ધરાવે તેઓના અને જેઓ તારી તરફ સુરા વિચાર ધરાવે તેઓના પણ."
- (૧૦) માહ્યુસજાતના લાંમાને નાશ કરવા દેવા જે મહેનત કરે છે તે તે લાંમાં માટેની યજદાની શક્તિથી મળતી નથી, જે લાંમાં ભવિષ્યની હસ્તી સારૂ માહ્યુસજાત માટે ખાસ રાખવામાં આવ્યા છે; તેથી માહ્યુસા માટે દેવા જે ખરાખી કરવા ધારે તેમાં વધારે ભયંકર ખરાખી ત્યારે થાય જયારે માહ્યુસા દેવાથી ડરીતે યજદાના રસ્તાથી દૂર જાય છે અને ખુરાં થાય છે; અને સઘળા પેદાયશ્વમાંના દીનને છોડનારાઓમાંથી અશાર્ધની વખાહ્યુ કરનારાઓ તેઓ માટે વધુ સખ્ત થાય છે, તેઓની અશાર્ધની વખાહ્યુથી, જોંકે ઘણા લાકા તેની વખાલ્યુ કરતા હાય. (૧૧) પેદાયશ્વની અંદર આમંધ્યતિ તથા તરામધિતનાં આગળ વધવા વિષે, આમંઇતિએ આદમજાતને અશાર્ધ દેખાડવી, અને તરામધિત વિષે પહ્યુ માહ્યુસાએ તે ખુરી તરામઇતિનાં જીઠ્ઠાં માંભળહું; અને જે કાેઈ ખુરા હાય તે અશાર્ધી જેટલું એક મેં હું જે માહ્યુસ પાસેથી નાસી ગયું હાય જે તે દૂર જાય તેટલા તે દૂર છે. ધ (૧૨) અને આ પહ્યુ કે, જેઓ લભરાયલા હાય તેઓની કાેશશ કરવામાં

ţ

૧. જાું મ્યા હા ૩૪મા, ફ્ર. ૪.

ર. જુ<sup>ગ્</sup>મા હા ૩૪મા, કુ. ૭, લીં. ૧.

<sup>ા</sup> જા<sup>ચ્ચે</sup>ન &ા ૩૪મા, ફ્રન્૧૦, લીંન્ ૩જી. ગન્રાગ્ ઋષ્ઠીનુગ્ને તેના સઘળા ગુનાહેામાં યજુરા માર્ચા હઠાવે છે.

૪. જુઓ હા ૩૪મા, કૃ. ૯, લીં. ૩૭.

ય. જુચ્યા હા ૩૪મા, કૃ. ૮, લી. ૩૭.

સ્પેન્તા—આર્મેઇિત ખુરા મીનાને હરાવે છે, એક જોરાવર માખુસ પડેલી પેદાયશને મારી હઠાવે છે તેમ, <sup>2</sup> (એટલે કે) અશા જ્રયુરત્ર જેને અહુરમજ્દે પેદા કર્યો છે, અને ધુર્દાદ્ તથા અમેર્દાદની શક્તિ<sup>3</sup> જે કામાની કોંમત આપવામાં તથા પેદાયશાને તૈયાર કરનામાં ઘણી કામ આવે છે. (૧૩) દેવા તરફ અહુરમજ્દની વિરૃદ્ધતા વિષે<sup>૪</sup>; અને વધારે ઉચા ઇન્સાક્ સારૂ માખુસજતનાં કામાની કોંમત આંકવા વિષે પ, અને તેથી સારી પેદાયશને થતા મ્હારા લાભ વિષે; અને કાંઇ પણ શકમંદ હાય ત્યારે ચજ્દાની યજ્રને કરવી એઇએ. (૧૪) આ વિષે કે જ્યાં સ્પેન્ત—આર્મઇિતના મીનાની ભલી ખાહેશથી માખુસજત ભલી દીન મેળવે છે, ત્યાં તેઓની મીનાઇ ખુશાલી પોતાની મરજીની શક્તિ સવાયનાં કામામાં વાપરવાથી તેઓનું અંતઃકરણ પવિત્ર થાય છે. (૧૫) કાંઇ પણ સીજના ખદલાની ઈચ્છા વિષે, અને માખુસો બદલાની આશા રાખે તેથી મળતા મ્હારા ક્યારા વિષે, અને ચજ઼દાનાં કામથી બદલો પોતાના થાય છે; કારણ કે દીનમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કેઃ " હું જે અહુરમજ્દ છું, તે તમારા દેશાના રાજથી દુનિયામાં હું મારી મરજીયી પ્રશાગદ કરું છું."

(૧૬) અશાઈ ઉત્તમ ન્યામત છે.

#### બાબ ૩૪માે, વશ્ત<sup>્</sup>–માન્સર્ નસ્ક.

- (૧) ખારમી કર્ગદં, યરન', દીનથી પેદા થતા સારા વિચાર, સારા શબ્દો, તથા સારાં કામા વિષે છે; અને સારા વિચાર, સારા શબ્દો તથા સારાં કામામાં દીનનાં રહેવા વિષે; અને જે કાઈ સારા વિચારા, જે કાઈ સારા શબ્દો, તથા જે કાઈ સારાં કામા ધરાવે છે તે અશાઈ અને અશાઈના ખદલા મેળવે છે. (૨) અને આ પશુ 'કે, જે જ્રસ્યુશ્ત્રના સગા ન હાય તે ઉંચી તાપ્મથી જન્મ પામ્યા નથી, જે અશા ન હાય એવાં માળાપથી અવતર્યાં હાય, તેમજ અશાઇથી પેદા થતા શપ્સથી જન્મ પામ્યા ન હાય.
- (3) આ પણ કહેલું છે કે: "મીતાઇ સાહેબા માટે તારે ખુલ્લાં મનની ખા**હેશ** અને તેઓનાં મનને નક્કી કરેલું બહ્યું ડહાપણુ આપવાં જોઇએ,—તે દીન કે જે મેં તને જહેર કરી છે તે—જેયી તે સર્વથી મ્હાેડી, ઉત્તમ, અને સર્વથી વધુ કાયદાવાળી છંદગી<sup>૯</sup>, જે ઢાેરા માણસા પાસેથી માંગે તે પાણી, ચારા તથા બાયથી ખચાવ, એ છે<sup>૧</sup>°, અને જે

૧. જામ્મા હા ૩૪મા, ક. ૧૦, લીં. ૩૭.

ર. જામ્મા હા ૩૪મા, ફ્રે. ૮, લીં. ર.

<sup>3.</sup> જુંચ્યા હા ૩૪મા, કૃ. ૧૧, લીં. ૧.

૪. જુ-મા હા ૩૪મા, ફ. ૧૧, લીં. ૩છ.

પ. જાું એ હા ૩૪મા, કૃ. ૧૨, લીં. ૧.

ભૂગ્મા યસ્ત હા ૩૪મા, કુ. ૧૩, લીં. ૨૭૦.

અનેજ હાના કુ. ૧૫, લી. ૩૭૦.

૮٠ પહુલવી યસ્ત હા ૩૫મા, ફ. ૪٠ તેને પહલવીમાં અહીં (હપ્તાન) યુરત કહેવામાં આવી છે.

૯. જુએના હા ૩૫મા, ફ. હ.

૧૦. જુઓ એજ હાના કુ. ૧૧.

માણુસા ઢારા પાસેથી માંગે તે તેજ મુજબ ખારાક અને કપડાં છે." (૪) આ પણ કે: "તે કે જે માણુસા યજદાને આપી શકે તે તેઓની મીલકત સંપૂર્ણું થાય તેથી છે; અને જે યજદાએ માણુસાને આપતું જોઇએ તે હમેશાં તેઓ માટે સાર્ક છે." (૫) આ પણ કે: "તું કે જે અહુરમજદ છે, તે યજદામાંથી આપે છે, અને તું કે જે જ્રાયુશ્ત્ર છે તે સર્વથી સરસ પાદશાહી અને સાહેળીને બરાબર શીખવે છે."

- (૬) આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: " કાઇએ પણ ખુરાં કરેલાં કામા, એ સ્પીતામાન! કરવાં ન જોઈએ, જો કે તે જંગલમાં હોય, યા જ્યારે જાહેરાતથી દુર હોય, કારણું કે, ઓહુરમજ઼દ જે સધળી ચીએ જાએ છે તેને તેની ખબર મળે છે, અને કાયદા આ છે કે જે પ્રમાણે હાડમંદ દુનિયામાનું કાઇપણુ ખુરૂં વિચારે છે, બોલે છે, અને કરે છે, તે પ્રમાણે તેની સજ મ્હાેટી થાય છે." (૭) અને આ પણ કે સર્વથી સરસ ક્રિયા અને નમસ્કાર અશા માણુસનાં છે.
- (૮) સારી જંદગીની ખાહેશ કરવા અને મેળવવા વિષે, એટલે કે તે ખે રીતાથી ખરાખર મેળવાય છે: એક, અશાહીયી, જેમાંથી સરદારી જાહેર થાય છે, એટલે કે બલાં કામાથી; અને એક, અશાહીની મદદથીર, તે છે કે જેમાંથી એમ જણાતું નથી કે તે ખુરાં કામાથી થયું છે. (૯) આ વિષે કે: "બલાઇ સચ્ચાઈ ઉપર સત્તા ધરાવતી હોવી જોઇએ, અને સચ્ચાઇ જીબ ઉપર, જેથી તું અહુરમજદની ખાહેશ મુજબ શખ્દો ખાલી શકે." (૧૦) અને આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: "હું શરૂઆતથી હરિત ધરાવતા મહેરખાનીવાળા મીના છું; અને કશાંથીપણ હું કદી ઠાગો નથી."
- (૧૧) આદમજાતનાં પાષણ, અને મદદ, અને રક્ષણ સાર અહુરમજ઼દે આતશની બેટ્ર આપવા વિષે; આદમજાત તેની પરવરેશ કરવી અને તેઓને તેની મદદ; અને જે તેની નીયાએશ કરશે અને કરવાના હોય તેની તરકૃની આતશના મીનાની ખુશાલી<sup>3</sup>. (૧૨) રસ્તાખીજ઼ વખતે જે મ્હાેટું કામ થશે, અને ખજાવવામાં આવશે જેથી સર્વ પેદાયશ પવિત્ર થશે તે આતશ્રથી થવાનું છે; જેને માટે કાઈ ખુદા તરકૃથી છંદગીની જરૂરીયાતા મેળવવા સારૂ બંદગી કરે<sup>8</sup>. (૧૩) આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: "એ જ઼રયુશ્ત્ર! તું એવા ખુશાલી આપનાર છે તેથી એટલે કે હમારી ખુશાલી સવિથી વધુ ખજા લાવી શકે તેથી, હમા માનુશ્ચિહર આવી શકયા તેના કરતાં વધુ જલદી આવીએ છીએ, જયારે એ જરયુશ્ત્ર હમા કે જેઓ અમેશરપંદા છીએ તેઓને તું બાલાવે છે.
- (૧૪) રસ્તાખીજ વખતની પેદાયશાની ખાસીયત અહિરમજ઼દે જ઼રશુશત્રને દેખાડવા વિષે. (૧૫) આ પણુ કે દુનિયાની સર્વે રાશનીઓ, ઢારની સર્વે રાશનીઓ, ઝાડાની સર્વે રાશનીઓ, અને સઘળી આળાદીની<sup>૬</sup> સર્વે રાશનીઓ, અશાઇના દેખાવા હાય

૧. જાુચ્યા યસ્ત હા ૩૫મા, કૃ. ૧૯.

ર. સરખાવા વ્યવ વારે મ, "ટેકા," "મદદ." યસ્ત હા ૩૫મા, ક્ર. રર.

<sup>3.</sup> યમૃત હા ૩૬મા, ક્ર. ૪.

૪. અંજ હાના કુ. ૬.

પ. માનુશ્ચિહર માટે જુચ્મા દીન્કર્દ, પુસ્તક ૮મુ, લાલ્યુમ ૧૫મું, ભા. ૧૩માં, કૃ. ૧૦, ૧૨, ૧૮.

જો ચ્યા યસ્ત હા ૩૫મા, ક્ %, ૨٠

એવી જણાય છે. (૧૬) દીનમાના અહુરમજદના કરારના આગળ વધતી વખતે ખંદગી કરનારાઓની અહુરમજદની ખદગી વિષે; જે દીતે દુનિયાને તેની અશાઇ આપી, અને વળી તેની સાહેખી, અને સાર્ક રક્ષણ કરવાને લીધે તેની મ્હોટાઇ, અને તે સાહેખનું નામ ડહાપણ છે; તેજ પ્રમાણે તેની ક્રિયા, જે પેદાયશા કરે તેના કાયદા સારૂ થાય છે, જ્યારે તેઓ શરીર અને જીંદગી ધરાવીને જીવે છે ત્યારે સર્વ હાકમંદ્ર તથા મીનાઇ દુનિયાને કાયદા કરે છે.

- (૧૭) અને આપણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: "તું હમારે, પાતાના છે, અને હમારી મુજબ ચાલનારા છે, એ સ્પીતામાન! તેજ મુજબ તું લાયક માન સાથે હમારી પાસે આવે છે; ક્રિયામાં મ્હાેટાઇ અને માન તારાં છે, આ જ્રયુરત! એટલે કે તેઓ તારી મ્હાેટાઇ અને માન થાય છે એટલે કે તેઓ તારાં છે, એ જ્રયુરત! અને વચલા બાગથી હદ વગરનાં છે; એટલે કે હમા તને એટલા મ્હાેટા બદલા આપીએ છીએ કે જ્યારે તું તેની વચમાં ઊના રહે ત્યારે તેની હદ, આ દુનિયાની પહાળાઇ, નદીની લંબાઇ, અને સુરજની ઉંચાઇ તું જોઇ શકે નહી."
- (૧૮) જ઼રયુરત્રે અહુરમજ઼દ પાસેથી માંગ્યુ કે: "મને તું તે જોરાવર માણસાં આપ, જેઓ દીનપર મ્હાટા વિચાર કરવાથી મારા ચેલા થાય; જેઓ વળી મજ઼દયરની દીન ફેલાવે, અને જેઓ વળી મારાં લાંકા વચ્ચે સારી ચાલચલણ સમજાવે, અને મેં જે આપ્રીનની અ'દર સારી ચીજો દેખાડી છે તે મેળવે."
- (૧૯) અહુરમળૃંદે કહ્યું કે: " બીજા જોરાવર માણસામાંથી તેઓને હું તને આપીશ કે જેઓ તારા ચેલા થાય ; તેઓ તારા પાતાના છે, અને વળા તેઓ કે જેઓ તેઓના દારતા છે, અને તેઓના સાથીઓ, અને તેઓના મદદગારા, તારા છે, જેઓ આ તારા માળદ્યરની દાન ક્લાવશે. (૨૦) " એ જ્રા જ્રાયુત્ર તેઓના ધણી જાતની ખંદગી તથા તેઓની આદ્રીન તારી છે; અને ક્યા તથા નમરકાર જે તેઓના છે તેથી તેઓ તને સંપૂર્ણ ઉદારતા આપે છે; તારી અશાઈ તારાં રવાન સાથે જોડાયલી છે, તારી છંદગી અને તેજ મુજબ તારૂં શરીરપ, આ જ્રયુયુત્ર! હમારે લીધે હસ્તિ ધરાવે છે. (૨૧) "મદદને સારૂ બન્ને દુનિયામાં હું જે પેદા કરનાર અહુરમજ્દ છું તે તારી પાસે આવીશ; એ જ્રયુરત્ર! તું બન્ને હુવર્તાત્ તથા અમેર્તાત્થી લાયક થાય છે, જેથી હું કે જે અહુરમજદ છું તેને તું ખુશ કરે છે, તે શબ્દોથી અને કામાથી જે મેં, જે સલળા મીનામાં સર્વથી વધુ ખુશ થનારા છે તેણે, તને જાહેર કર્યા છે."
  - ૧. યસ્ત હા ૩૬મા.
  - ર. યસ્ત હા ૪૦મા, કૃ. ૩.
  - 3. આ હૃદ વગરની જગાતું વર્ણન યસ્ત હા હેમા, ફ્ર. ૪, અને યશ્ત ૧૩મી, ફ્ર. ૩૨માં મળે છે.
    - ૪. યસ્ત હા ૪૦મા, કુ. ૭.
    - ૫. પહલવી ત્યરત હા ૪૧મા, કૃ. ૭.
    - ધ. અંજ હાના કૃ. ૮.

(૨૨) જ્રયુરત્રે એમ કહ્યું કે: "તારા જે જોરાવર ધણી હોય તેની આગળ તેઓ અરજદાર થયા છે". (૨૩) અને અહુરમજ્દે એમ કહ્યું કે: " હાડમંદ દુનિયામાં તું અરજદાર અને જોરાવર ધણી છે." (૨૪) જ્રયુરત્રે એમ કહ્યું કે: " આ છંદગીનાં તારી સર્વથી ક્રાયદાવાળી હયાતિનાં આગળ વધવામાં તું હમારા સંતાષ થજે?." (૨૫) અહુરમજ્દે એમ કહ્યું કે: " એ જ્રયુરત! તે ઉત્તમ હયાતિમાં, એ અશા! હું તને સંતાષ આપીશ<sup>3</sup>!"

(૨૬) શ્રેષ્ટ અશાઈ ન્યામત છે.

### બાબ <mark>૩૫મેા, વર</mark>ત્-માન્સર્ નસ્ક.

- (૧) તેરમા ક્ર્ગં દું, ઉશ્ત્વઇતિ<sup>૪</sup>, જે કાેઈ તેના સવાયનાં આગળ વધવાયી, માણ-સનાં સુખ સાર તેમજ દીનની બલાઈ સારૂ કામ કરે તેના બદલા વિષે છે. (૨) આ પણ કે અશાેઈના ટકાવ તેનાં કામા કરવાથી થાય છે<sup>૫</sup>.
- (3) અશા માણુસની ખાસીયત વિષે, એટલે કે, તેની જહેરાત અને માન જે ખચીતજ કરજો તથા સારાં કામા માટે છે; વળી તેનું ન દેખાય એવું આડાપણું, એટલે કે તેના એકપણુ ગુનાહ દેખાતા નથી, અને તે વાદ્વમન્ સાથના પાતાના કરારને મજ લાવનાર છે; એટલે કે સારા વિચાર, સારા શખ્દા, અને સારાં કામા, અને અશા માણુસાને પુશ કરવામાં દરેક બલાઇનું ચાલુ રહેવું દે.
- (૪) તેઓની સત્તાથી ક્રાઇને બેટ આપવાથી સવાળનાં કામા તેઓ કરે તેથી ઉદાર લેકિને મળતા બદલા વિષે; અને બહેરતનાં સર્વથી ઉચાં રહેઠાણમાં સાચાં ઉદાર લેકિનાં સ્વાનના ઝળકતા રસ્તા, અને સર્વથી ઉચ્ચું ઉડવું, અને સગવડ, સત્તા, અને વધુ ઉચ્ચું આગળ વધવું, અને ઉંચી પદવી; એટલે કે, જ્યારે તેઓ રસ્તાખીજ કરશે, અને દુનિયાને નવી તથા એકદમ ઝળકતી બનાવશે, તથા જનાવરાને અમર કરશે, ત્યારે તે જગામાં મ્હાેટાઇ જે તેની છે તેથી સારા બક્ષેસ કરનારની બેટ તેઓ સંપૂર્ણ ગણશે<sup>ડ</sup>.
- (પ) પાતાની આંખાની નજરથી જ઼રશુરત્રે અમેશરપેન્ત (વાહૂમન) ને જોવા વિષે; અને અહુરમજ઼દે ભલાં કામ કરનારાઓને બદલા આપવા વિષે. (૬) અને આ પણુ કે તેનાં ડહાપણુ તથા હુશિયારીને લીધે દુનિયાની સેવટે પેદાયશા અશા થશે, અને દુનિયા અમર અને સંપૂર્ણ કાયદાવાળી થશે.

૧. યસ્ત હા ઠ૧મા, ફ. ૧૦.

ર. મ્બેજ હાના કૃ ૧૧.

<sup>3.</sup> મ્મેજ હાના કુ. ૧૫.

**૪. યસ્ત હા ૪૩મા**.

પ. અમેજ હાના કુ. ૧, લીં. ૪થી.

૬–૬. ૄ ઐમેજે હાના કે. રે, લીં. ૪. પર્વસ્તગીહ, અવ∘ પર્ધીરે-ખન્દ, ફા∘ પથ્યેવસ્તગી, "ચાલુ રહેવું," " જોડાણ."

૭. **વાજ઼શ્ની હ,** અવ૰ વજ઼, "ઉડવું."

૮. યુરત ૪૩મા, કૃ. ૩, લીં. ૧, ૩, ૪, ૫, ત્યતે કૃ. ૮, લીં. ર, ૩.

- (૭) જર્થુશ્ત્રની શ્રેષ્ઠતા વિષે આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: " ખન્ને દ્નિયામાં અશાઈ સવધી વધ સ્વતંત્ર અને ખરાં લાકાને ખુલ્લી રીતે તુકસાનકારક છે; અશાઈપર વિચાર કરનાર<sup>9</sup> તેની શક્તીમાં હાય તેટલા નાશ કરનાર છે અને તે દુષ્ટ ખુરા મીતાને ભય<sup>ર</sup> સમાન છે;" અને જર્**યુરત્રે અ**હુરમજદ સાથે ગાફતેગા<sup>3</sup> કરવાના દહાડા પંસદ કરવા વિષે. (૮) અને આ પણ એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે: "મારે માટે તે ઝળકતા દિવસ, આ અહરમજદ! રિશર અને ખુશનુમા વાદળાંવાળા<sup>૪</sup> હતા. જેમાંથી મારે સારૂ સુષ્ઠી હવાયી, કે થંડીયી, ભૂખથી, કે તરસથી, અથવા તે દિવસથી પણ ન્યાયની ખાટ ન હતી." (૯) " **હંએા મ**, રાટલી<sup>પ</sup>, મીઠ્<sup>ક</sup>, તેની પૂછડીમાં માંસ અથવા ચરખીવાળ મેઢ, દધ. સ્વચ્છ પાણી, મારે માટે હતું, જ્યારે હું જે સ્પેનાગ-મહન્યુ છે અને જે અહરમજદના સંપૂર્ણ વખાણનાર છે તેની સાથે ગાકતેગા કરતા હતા." (૧૦) "જ્યારે એવી રીતે તે તારી દીનના હું વધુ જાહેર કરનાર છું, અને જ્યારે મેં તારી તે બલી દીન સાંભળી છે ત્યારે હું તે જાહેર કરી શકુ<sup>છ</sup>." (૧૧) અને આ પણ કે દરેકે દરેક નીયમ જે તેમાંથી નીકળે તેની પાસે જવું તે & એ મની ખુશાલીના દેખાવ તથા સંતાપ પાસે અને તેથી ખરાખર જાણતાં ડહાપણ પાસે જવા ખરાખર છે.
- (૧૨) અને વિશ્તારપ તથા જરશુરત્રના માજે જપણાં વિષે. (૧૩) અને આ પણ એમ કહ્યું છે કે: "મેઢાંનાં સારાં ટાળાંવાળાલ ચિમતે મેં દીન દેખાડી; હુશિયાર તથા મ્હાેટા મુચ્યેદુનુતે <sup>૧૦</sup> મેં તે દેખાડી; કઈ-અ શેન્તુ મેં તે દેખાડી; ખુધ્યિવાળા સામના દીકરા કેરેસાસ્પને મે' તે દેખાડી, જેણે ખુરા મીના, જેને તેઓ ભેટ્યા તથા જેની તેઓએ મેહમાનગીરી કરી તેના જીલમને લીધે, તે ક્યુલ ન કરી. " (૧૪) અને આ પણ કે: "મને ખબર પડી છે કે જ્યારે વિશ્તાસ્પના અશા સ્ત્રાઓષ મારી પાસે આવશે, અને જેની સાથે જરયુરત્ર જે ઘણાજ ઊદાર<sup>૧૨</sup>ં છે તે તેની જોડે આવશે તેની અગાઉ તે દીન સાચી તરીકે સધળે ફેલારો નહીં." (૧૫) અને જર્યુરત્રે ખુરા લાકાને, દીનને ટેકા આપનારાઓની મદદ સાથે, પેદાયશાને આકૃત તથા દુ:ખ કરવાથી અશક્ત કરવા વિષે. (૧૬) અને આ પણ કે જર્યુરત્રે અહુરમજુદને પૃછ્યું કેઃ "તેજ પ્રમાણે જેઓ હથિયાર ધરી ન શકે તેઓને હું શું હુકમ આપું; એટલે કે તેઓ પાસે હથિયારા કે શસ્ત્ર નથી, તેઓ પાસે લશ્કર નથી, તેઓના કાઈ વડા પાળનાર નથી, અને તેઓને

પહલવી યસ્ત હા ૪૩મા, કૃ. ૯, લી. પ

ફાં ગત્<sup>દ</sup>, "ભય," " ખીક." ₹.

હા ૪૩માં, કૃ. ૭, લીં. ૪.

આવ આવા, ફા આપ, 'વાદળો." γ.

અરેખીક **લહેંમ**, "રાટલી," "મારાક." સરખાવા પહલવી **સીલા**ચ્યે, " નીમક." ч.

યસ્ત હા ૪૩મા, કે ધો. 9.

યસ્ત હા ૪૩મા, કે. ૧૨, લીં. ૩જી. 4.

<sup>(</sup>यम- एशम्येत- ७ वांध्व, वंदीहाह इ. २७), इ. १२, यस्त हा ६मा, इ. ८. Ŀ. ૧૦. અવ શ્રુચ્યેત ચ્યાન, "ચાથ્વી આની અન" જે છે આ જ દહાકને જાર માર્યા; યસ્ત હા હમા, કે રક-૨૫ વિગેરે.

૧૧. અતુરું કુલિ-અફાન, જમ્યાદ્ યશ્ત, કૃ. ૭૧-૭૪, વિગેરે.

૧૨ યસન હા ૪૩મા, ક. ૧૨, લીં. ૪.

દુ:ખ દેનારાએ ઘણા છે. " (૧૭) અહુરમજ઼દે કહ્યું કેઃ " તેએ પાવડાજેવાં<sup>૧</sup> મનના છે, તેએાની વધવાની નિશાનીએા મ્હાતની અથવા નાશની છે<sup>ર</sup>, તેથી જેએા લશ્કર ધરાવી શકતા નથી, તેએાને દુ:ખ દેનારા ઘણા છે."

- (૧૮) અને આ પણ કે અહુરમજ઼દના સંબ ધમાં તેની હયાતિને <sup>3</sup> ચાહવાથી, ત્મને મજખ઼ત વિચાર સાથે દીનને ટેકા આપવાથી, તેનાથી સુરજના દેખાવ બદલા તરીકે આપવામાં આવે છે, જેની સાહેબી છે, જે તેને તેનાં સંપૂર્ણ વિચાર કરવાથી તેની થાય છે; જેની અશાહી તેનાં કામામાં છે તેને વાહ્મન્ બદલા આપશે.
  - (૧૯) સર્વથી પ્સરસ અશાઇ ઉત્તમતા છે.

#### બાબ **૩૬મા, વરત્-માન્સર્** નસ્ક.

- (૧) ચાદમા ક્ર્ગર્દ, તત્-શ્વા-પેરેસા, ક દાનના વખાલુ વિષે છે<sup>4</sup>; આ પણું કે દાનને લીધે દરેક માથુસ સદચુણી નાન ધરાવે છે. (૨) અને આ પણું કે: " એ જરયુરત્ર! હું પેદા કરનાર છું; તેથી હું અશાઇના ભાષ તથા ખારાક પુરા પાડનાર છું; એા જરયુરત્ર! સુરજ અને તારાઓને તેઓના રસ્તાઓ મેં આપીઆ છે; તથા તેઓ કેમ વધે છે અને નાના થાય છે તે હું જાલું છું<sup>5</sup>." (૩) "આ પૃથ્વી તથા આકાશ જેઓ ટેકા વગરનાં છે તેઓને હું ખચાઉં છું; એટલે કે તેઓને કાંઈ પણ દુન્યવી ટેકા નથી અને તેઓ પડતાં નથી; પાણી તથા ઝાડાને મેં પેદા કર્યા છે, અને હું તેઓને ખાલવું છું; જ્યારે તેઓ વાદળાં તથા પવનપર ઝડપથી દાડે છે ત્યારે તેઓ ઝડપી હોય છે, અને જેઓ દુનિઆ માટે સર્વથી સરસ ખદલા ખનાવે છે; એટલે કે, આ એક ખદલા તેઓ માટે સારા છે, કે તેઓ વરસાદ ખનાવે છે"."
- (૪) "પૃથ્વીપરનાં પ્રાણીઓતે મેં વાહુમન્થી પેદા કર્યા, આ જરયુવત્ર! જ્યારે તેઓતે મેં સંપૂર્ણ તથા આખી જાતવાળાં પેદા કર્યા; આ જરયુવત્ર! ત્રણ હજાર વરસ સુધી આ મારાં પ્રાણીઓ શુઢાપા અને મરણ વગરનાં હતાં, આ ત્રણ હજાર વરસમાં નહીં ભૂખ હતી, કે નહીં તરસ, અને નહીં શરીરતા પરસેવાં, અને નહીં હથિયારા પહેરવાં, અને નહીં શુઢાપા, કે નહીં મરણ, અને નહીં થંડા પવન કે નહીં ગરમ પવન." (૫) "આ મારી દુનિયા મરણ વગરની હતી, પૃથ્વીપરનાં અશા લોકોના સર્વ ઝલકાટ હતા; પછી એખ અથવા અનીતિ આ અશાઇની હાડમંદ દુનિયામાં સર્વોપરી થઇ." (૬) "પરસેવા અને હથિયાર પહેરવાનું પેદા કરીયા પછી, મેં દિવસ અને રાત બનાવ્યાં, પછી મેં

૧. પહલવી તાેરત, "પાવડા," "કાદાળી."

ર. યસ્ત હા ૪૩મા, કુ. ૧૫, લીં. ૩.

<sup>3.</sup> હઈતીગીહ "હયોતિ." અનેજ હાના કુ. ૧૬, લી. ર.

૪. પહલવી તત્રસ્યા-ઇ-પેર્સન

પ. યુરન હા ૪૪મા, ફુ. ૧, લીં. ૨.

૬. યસ્ત હા ૪૪મા, સ્મવસ્તા કુ. ૩; પહલવી કુ. ૩, લી. ૨, ૩, ૪.

ઐત હાના ક્. ૪, લીં. ૨, ૩, ૪.

૮. અવ**ં ખન્મોધ,** "પરસેવા." ફાં**ં ખવી**, "પરસેવા."

સવાર તથા બપાર પેદા કર્યાંવ. (હ) " સંપૂર્ણ સારી મનશ્નીની ખાહેશ સાથે મેં પાદશાહી ખનાવી, અને વધારે કાયદા મેળવવા માટે બાપ સારૂ ખેટા પેકા કર્યો : જે મેળવવામાં એક પુરુષ તથા સ્ત્રીનું હમેલદાર થવું જાહેર થાય છે. અને તે મેળવવામાં મેં બાપને સારુ ખેટા પેદા કરો<sup>6</sup>, એ**ા જ**રશુશ્ત્ર<sup>3</sup>!" (૮) ખુરા મીતાએ એમ **જોયું,** અને તેણે સ્પેનાગ મહિતુગને ઉંડા ખાડામાંથી ઉપર ખાલાવ્યા કે: " એ કાયદા કરમાર મીના! સર્વ પ્રાણીઓતા તું પેદા કરનાર છે; પણ એ કાયદા કરનાર મીતા! હું તારી ઉપર અતે તારાં સર્વ પ્રાણીઓઉપર ક્ષીના લઈશ." (૯) રસ્તાખીજ તથા ભવિષ્યની હયાતિથી દીનનું દરેક જણાની અંદર આગળ વધતું થવા વિષે. (૧૦) આ ભણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: " આ જે જર્યુરત્રને તેં નહેર કર્યું છે જેથી પૃથ્વી પહેાળી થાય છે, તે અશાઇ છે, જે સર્વથી ઉત્તમ દીન છે; આ જે તારી જરયુશ્ત્રને બહેર કરેલી દીન છે તે અશાધની તથા સંપૂર્ણ મનશ્નીની દુનિયાને મ્હાેટી કરે છે, જે, મજદયરની ક્ષેાંકા આગળ તારી આ દીન<sup>૪</sup> ગાઈ તેઓના સભભમાં પહેલાં પેદા કરવામાં આવ્યાં છે; એ જ્રય્યાત્ર! આ તારી દીન સર્વથી સરસ છે, જે અશાહિયા કાઈ પાતાની કરશે. (૧૧) "તારે આ તારી જાતનાં માણસાને તથા સાયીએાને જાહેર કરવી, ધર્મગુરૂઓને અને તેને કે જે દેશમાં સર્વથી વધુ વગવાળા હોય; અને તેએાને કે જેએા આ તારી મજદયરની દીન માટે વાંધા કાઢે<sup>પ</sup>, તારે પૃથ્લી ઉપરના સાત કેરવરાપર આ જાહેર કરવી, <sup>૬</sup> તે કે જે સર્વથી દૂરનું ધર, ગામ, દેશ, તથા પ્રદેશ, હાય તેને; મારી તરક, જરયુરતી મજદયરની દીન તરક, જે દેવાની સામે થનાર છે, અને જે અહરમજદના કાયદા છે તે જે કખુલ ન કરે તેએને તું ખુલ્લી રીતે શ્રાપ આપ."

(૧૨) અહુરમજ઼ંદે કહ્યું કેઃ " જેતે તું ચાહે છે, જે જ઼રયુશત્રની મજ઼દયસ્તી દીન છે, દેવાની સામે થનારી તથા અહુરમજ઼દના કાયદા છે તેને હું મ્હાેટી કરીશ."

(૧૩) "એ આ જે તારી છે તેને મેં વધુ ચાહી ન હતે, જરયુશ્ત્રની મજદયરની દીન, જે દેવાની સામે થનારી તથા અહુરમજદને તરીકા છે તે નાશ પામી હતે, જેથી મજદયરની દીનની વખાણના નાશ થયા હતે; એટલે કે દીન આગળ વધી ન હતે, અને કાઈપણ સઓશ્યન્તાની એટલે કાયદા કરનારાઓની પાછળ કાઈ ચાલતે નહીં." (૧૪) "પણ તે પ્યારને લીધે, આ જરયુશ્ત્ર! પછી પણ મજદયસ્તી દીન આગળ વધે છે જં, જગતના રસ્તાખી જૅના વખત સુધી, હયાતિ ધરાવનારી ચીજોની અમર જ છંદગી થાય ત્યાં સુધી; મરણ પામેલાં લોકા ઊભાં થાય ત્યાં સુધી, અને મીતાની આગળ તેઓ પુરેપુરી તાજેશ કરે ત્યાં સુધી."

૧. યસ્ત હા ૪૪મા, કૃ. પ, લીં. ૪.

ર. અજ હાના કુ. ૭, લીં. ર.

<sup>3.</sup> મોજ હાના કુ. ૭, લીં. 3.

૪. યસ્ત હા ૪૪મા, ક. ૧૧, લીં. ૪.

ય અભેજ હાના કરવે, લી. ૩.

૬. હા ૪૪મા, ક. ડે, લીં. ૩.

યસ્ત હા ૪૪મા, કૃ. ૧૭, લીં. ૪٠

૮. કાર્યદા કરનારાચ્યા ચ્મેટલે પચ્ચેગમ્ખરા.

<sup>્</sup>હ ચ્મેજ હાનેષ્મહલવી કુ. ૧૫, લીં. ૪, કુ. ૧૭, લીં. ૪.

૧•• હસાચ, "અમર," "હમેરાની."

(૧૫) સર્વથી વધુ ગુતેહગારા તરફ તથા ગુતેહગારામાંની મીનાઈ શક્તિએ તરફ ચુનેહગાર લાકાના દાજખમાંના ધિક્ષાર વિષે; અને તે પેદા કરનાર છે જે બીજાઓના દાજખમાંથી છુટકારા ક્રીધા પછી, અને દાજખમાંની ત્રણ રાતની સખત સન્ન પછી <sup>૧</sup>, તે ત્રણ રાત પછી, તે દુ:ખમાંથી તેઓતો ખચાવનાર છે, અને દરેક જણ સખી **થ**શે. (૧૬) આ પહું કે જરશુશ્ત્રે અહુરમજ઼દને પૂછ્યું કે: " એ અહુરમજ઼દ ! અજ્ઞાન દેવે કદી પણ સારા રાજ કરનારા કેમ થાય <sup>? ર</sup> દુનિયામાં તેઓ એમ કેમ ધારે છે કે તેઓથી તેઓનું સુખ થાય છે ?" (૧૭) અને અહુરમજદે કહ્યું કે: "એ જ્રયુરત્ર! તેઓ દેવા છે, અને વ્યારૂ કરનારા છે નહીં કે બહાં કરનારા; તેઓ પણ અશાઇની કરજ ખજા લાવવાના ખદલા આપતા નથી<sup>3</sup>. "

(૧૮) સર્વથી સરસ અશાઇ ઉદારપર્ણ છે.

#### બાબ ૩૭માે, વશ્ત્-માન્સર્ નસ્ક.

(૧) પંદરમા કુર્ગદ, અદ્-kaveai, દાનના શાખામણાની સાત ઉત્તમ ચીજો વિષે છે. (ર) મહેલી, દીન સાંભળવાથી , શાખવાથી, અને બજા લાવવાથી પેદા કરના<mark>ર, સ્પે</mark>નાગ્ માઈતૂગ્ સાથેતું જોડાણુ; આ **પ**ણ કે તેથી એબના–આપનાર<mark>યી</mark> બલી પેદાયશતું રક્ષણ થાય છે. (૩) બીજી, નાશ કરનાર, **ઝુરા મીનો**થી<sup>૬</sup> થતી જુદાઈ, અને તેની મગરૂરી તથા જુઠાણું, જે તેના દુઈ શામાં સર્વથી મ્હાેટી એખ છે તેને લીધે તેના ધિકાર. (૪) ત્રીજી, સારા વિચાર, સારા શબ્દા તથા સારાં કામથી પાતાના મીજાજને સણગારવા<sup>હ</sup>: અને આ કે તમારામાંથી જે કાઈ આ માંથ્રવા**ણ**નિ સારા વિચાર તથા સારા શબ્દા ગણીને વાપરતું નથી, તેને તેઓ રાશની આપશે નહીં, તેને તેઓ ખહેરત એટલે સર્વથી સરસ છંદગી આપશે નહીં; સેવટ સુધી દુ:ખ તેનું રહેશે. (પ) ચાયી, કાઈના પણ સ્વભાગની ખાસીયતની શ્રેષ્ઠતા વિષે; તે વેળાએ તે કાઈની પાતાનું હાય તે આપવું તે છે; અને તે વિષેના સુકાદા એાલાદના દેખાવ સાર પાતાની ઓલાદ આપવાના સવાળ વિષે છે: વળી સ્વભાગની સગાઈ, અને પાલક લેવું. અને અકસીરપાયું. અને કાયદા, અને માલેકી. (ક) વાહુમન જ પહેલાં જનમ્યા હતા<sup>લ</sup>

૧. આ રસ્તાખીજ વખતની ત્રણ રાતની સજા ને મરણ પછી રવાન ત્રણ રાત સધી શારીરની આસપાસ કરતું રહે છે તે સાથે કર્શા સંબંધ નથી (ધરેટ). ૨٠ મુસ્ત હા ૪૪માં, ફ. ૨૦, લીં. ૧.

<sup>3.</sup> અજિલ્લાના કુ. ૨૦, લી. પ.

૪. પહલવીમાં એ શબ્દ **અદ્- દ્ર વખ્શે લખા**યલા છે.

પ. યસ્ત હા ૪૫મા, ફ. ૧ લી ૧. ર. એજ ફકરાળી લીં ૪, ૫. છે. એજ હોનો ફ. 3, લીં<sup>,</sup> ૧. સ્મેજ હાના ફ. પ, લીં. ૩, ૪.

૯-૯. યસ્ત ઢા ૪૫મા, ફ. ૪, લીં. ૧, ૨, ૩, ૪,૫. આ કુકરાના સંબંધમાં ડા વેસ્ટની પા. ૨૭૩, તા. ૮મી ઉપર અભ્યાસીઓનું ધ્યાન એચવામાં આવે છે:—"આ ગાયાના અસલે અવસ્તા લખાણમાં ખચ્મેત્વદય લખ (ચ્મેટલે નજદીકનાં સંગાંચ્યાના લખ સંખંધ) વર્ષ કાંઇ પણ વ્યારા વેલા ત્યારા ત્યારા લાગ (વ્યારા વેલા સંગામનાના લાગ સંબંધ) વિષે કાંઇ પણ વ્યારા નથી, પણ જ્યાં વ્યવસ્તા કુકરાવ્યામાં વ્યલકારીક રૂપે વ્યાહરમ-જદ્દન ભલા વિચાર વ્યારા ધારા પતા ત્યાક તથા સ્પેન્દર્મદને મજદળ દીકરી તરીકે ગયુવામાં વ્યાલ છે તેના વ્યારા વેલા સ્પારા પહેલવી તરજીમાવાળા વ્યારા પતા લાભ લીધા છે; તેજ વખતે તેવ્યા વ્યાલા જીની વાત વિસારી મુકે છે કે વાહૂમન્ની પૈદાયરા ર્પેન્દર્મદની સ્માગળ થઇ હતી (જુ સ્મો ખુન્દ હીશ્ત, ખા. ૧, ફ. ર ૩-૨૬).

તેના ખાપ અથવા પેદા કરનાર તરીકે દાદાર અહુરમજદે તે પહેલાં કર્યો હતા; અને તેમાંથી મીનાઈ તથા હાડમંદ પ્રાણીઓએ તે કરવા માંડ્યા; તેઓનું આગળ વધવું, અને ઘણી જાતની સગાઈ, જેવી કે ઉજાસમાંથી ઝળકાટનું નીકળવું; અને દુનિયાના રસ્તાખીજ સુધી પુરતા આગળ વધતા ફેલાવા અને વંશ, વળી મીનાઈ તથા હાડમંદ પેદાયશાતું મીનાઈ છ દગીમાં તથા હાડમંદ પ્રાણીએામાં પસાર થવાયી આ પૃથ્વીની માતા તરીકે સ્પેન્દમ દની માતાની ક્રીર્તિ કસુલ કરવાથી મળતી મ્હાેટાઈ. (૭) પાંચમી, એક દસ્તર<sup>ર</sup> જે મીતાઈ સરદારી તથા ધર્મગારૂની સત્તા ધરાવતા **ઢા**ય તેની નેમણક કરવા તથા નીભાવવા વિષે : તેનાં શિક્ષણને અને તેથી અહરમજદને સાંભળવં : અને નવા તેમાયલા દરતરનાં સારાં કામાના ખદલા સર્વથા સરસ જીંદગીમાં તેના જવાના છે. (૮) છદ્રી, અહરમજદ માટેની વખાણ, ભક્તિ, તથા ક્રિયા<sup>3</sup> વિષે; અને આ પણ કે વાહમન સાથે વધુ ગાકતેગા થાય છે અને તે કાયદાવાળ ડહાપણ શીખવે છે. આ કે: "એ જર્યુરત્ર! તારે સ્વાનના અમર આગળ વધવાની ખાહેશ રાખવી જોઈએપ. જેથી અહુરમજુદ પેદાયશાના સાહેબ છે, અને તેની બદગીના કરમાન મુજબ તેને પુશ કરવાનું કામ આદમજાતે કરવું જોઇએ.'' (૯) પુલની ઉપર આપવામાં આવતા બદલા જે સારા વખતમાં આપવામાં આવશે તેથી પણ અહુરમજદની સાહેમી વિષે: દનિયાને પાછી સજીવન કરનારાએના એટલે કે ખુરાઇને નાશ કરનારા સઑશાંસના પદલા.

- (૧૦) આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કેઃ ''સંપૂર્ણ મનશ્નીથી, એા **સ્પી**તામાન! તું આ મારી ક્રિયાના હમેશના કસુલ કરનાર થાય છે<sup>૮</sup>. "
- (૧૧) અને પ્રાધ્યાઓને અહુરમજ઼દે આપેલાં જોર વિષે, આ જોર માટેની ખાઢેશ, અને ખુરા મીતા તથા તેનાં હથિયારા માટેના ધિકાર; અહુરમજ઼દે અને પ્રાધ્યાઓએ તે ધિકાર ખુરા મીતા તરફ અને સઘળા દેવા જેને દેવાએ પેદા કર્યા છે તેઓ તરફ પાછા ફેરવવા.
- (૧૨) જ઼રશુશ્ત્રની વખાણ વિષે અમા પણ છે કેઃ " તું કાયદાવાળા છે, અને તું દરતુર તથા સાહેબ છે, અને તારેથી ખુશાલી આપનારી દીન હસ્તિ ધરાવે છે<sup>૯</sup>; તું સર્વ કાયદા કરનારાઓના બાઈ તથા દાસ્ત છે, અને તેથી વાહૂમન તારા દાસ્ત છે."
  - (૧૩) અશાઇની શ્રેષ્ઠતા સર્વથી સરસ છે.

૧. યસ્ત હા ૪૫મા, ક્. ૪, લીં. ૩.

ર. મોજ હાના કૃ. ૪, લીં. ૪; મોજ ફાના કૃ. ૫, લીં. ૧.

<sup>3.</sup> મ્મેજ હાના કૃ. ૬, લીં. ૧, ૨, ૪.

૪. અજ હાના કૃ. ૬, લીં. ૪, ૫.

પ. અમેજ હાના કુ. ૭, લીં. ૩, ૪.

દ. અમેજ હાના ફ. પ, લીં. પ.

૭. અમેજ હાના કુ. ૯, લીં. ૩. આ સાતમી ઉત્તમ ચીજ ગણી શકાય.

૮. મ્મેજ હાના ફ. ૧૦, લી. ૧.

હ. મ્યેજ હાના કુ. ૧૧, લી. ૧, ૪.

#### બાબ **૩૮મા, વરત્-માન્સર્** નસ્ક.

- (૧) સાળમા ફર્ગર્દ, કાંમ—ને માઇ—જાંમ્ ૧, કાર્તિના પાછા શરૂ કરેલા શાધમાં, કાંઈ ખા દેશ તરફ જવા વિષે છેર; આ પણ કે: "નાસાપાસીથા આ તારી યજિશ્ભા તથા નિયાયિશનથી દૂર રહેતા ના, એ જરયુશ્ત્ર! હમારા પ્યારને લીધે જ્યારે તેઓ તારાં પાતાનાંને ખુશ ન કરે, નહીં તારા સાથાઓને, નહીં દારતાને, કે નહીં પદવાવાળા શખ્સને, કે નહીં શને હગાર જીલમા પાદશાહને જે તેઓ કે જેઓ દેવા છે તેઓને આરાધ છે. " (૨) "અને જ્યાં તથા વળી જ્યારે તું હમારેથી દૂર હાય ત્યારે પણ હમારી ચીજોથી જાદા ઊભા ના રહે; અને વળી જ્યારે દુનિયાના ભાષતા તારે માટે ખરાખર ઊભા ન રહે ત્યારે પણ તારે હમાને આરાધવા અને હમારી આદ્રીન કરવી." (૩) તેમજ વળી આ કે ખુરા મીનાની ખાહેશ આ છે કે: " તારે આમેશરપેન્દામાંના કાઇને પણ માન આપતું નહીં તથા આદ્રીન કરવી નહીં; અને અહીં આ દુનિયામાં સરદારી અથવા દરતુરી રહેશે નહીં; એટલે કે તેઓ પાદશાહ કે દરતુર રાખશે નહીં, અને તેઓના ખાહેશ સર્વથી સરસ અશાઇ માટે રહેશે નહીં."
- (૪) અને આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: "પોતાને ખુશ કરનારા લોકાનાં એક આગળ વધવાયી એક મીતાઇપછું તથા કમી દોલત શ્રાય છે તે તને ખબર છે, એ જ્રયુરત્ર! તું કે જે આ માંગતા નથી કારણ કે તું દોલતની જરૂર પિછાણતા નથી 4, પણ તારા તે કરીયાદના શબ્દો જેને વિષે હું તારી પાસે ખુલાસા માંશું છું, તે હું જાલું છું. (૫) અને આ પણ કે: " હમા કે જેઓ અમેશરપંદા છીએ તેઓની ખાહેશનું પુરૂં પડવું તું જાણે છે; અને તેને માટે હમા તને જે છે! કરાંને તું પેદા કરે તેના સંતાય આપીએ છીએ; વળી હમા તને એક દાસ્તને બીજો દાસ્ત આપે તેવું છુટાપણું આપીએ છીએ." "
- (૬) બવિષ્યના જમાનામાં શું થાય છે તે વિષે, જોરાવર લોકા જેઓ ડહાપણ સાખવવાથી અને ચાલચલણથી કાયદાવાળા થાય છે ' અને તેઓથી જીવાન્યાઓની તરસ વધે છે; સંપૂર્ણ મનશ્નીની મદદથી તેઓ અશાઇની દુનિયાના વધારા કરે છે, અને પ્રમાણીકપણાંથી થતા કાયદા તેઓને મળે છે. (૭) અને આ પણ કે જે કાઈ શનાહથી જીલમગાર હાય છે તે પાતાનાં

૧. યસ્ત હા ૪૬મા.

ર. ચ્યેજ હાના કૃ. ૧, લીં. ૧.

<sup>3.</sup> મ્મેજ હાના કુ. ૧, લી. ૪.

૪. યસ્ત હા ૪૬મા, ફ્ર**. ર,** લી **ર.** 

પ. મ્પેજ હાના કુ. ર, લી ૧.

મેન હાના કૃ ર લીં ૩.

૭. મ્પેજ ફાના કુ. ર, લીં. **૪**.

મેજ હાના કુ. ૩, લીં. ૩.

૯. મ્યુજ હાના કુ. ૩, લીં. ૪.

કામાથી પડ્યો છે, અને મરી ગયા છે. (૮) પાતાનાં સઘળાં જોરથી હમેશ ખુરાં લોકાની સામે થવા વિષે, જેથી જે કાઇ સારા પાદશાહ હાય, જેની સત્તા માંઘ-રપેન્ત છે તે અએશમ (એટલે ચુરસા) ની ઉપર છત મેળવે છે. 3

- (૯) સણુગારનારાઓની વખાણુ વિષે પણુ એમ કહ્યું છે કે: "સારી સમજ ઉપર આશિર્વાદ હેાજો, વળી મિશ્ર ઉપર, જેની સજા તેઓ ગુનેહગારા ઉપર આ વિચાર સાથે ખજાવશે કે તે હુશીયાર તથા વચનના ખચાવનાર છે." (૧૦) અને કાંઇના પણુ સગાના સંખંધમાંના ચુકાદા વિષે, આ પણુ કે: "જે કાંઇ અશા હાય, અને વળી જે કાંઇ ગુનાહગાર હાય તેના રશ્તુથી સજીવન કરવાથી, એટલે કે, સેવટે દરેક જ્ણાને કાયદા મુજબની તપાસ માટે રાખવામાં આવશે." (૧૧) અને આ પણુ કે: "એક સગા જેનાથી પાતાનું રવાન ગુનાહગારપણાંથી ખચાવ થાય છે તે અશા ગણાવા જોઇએ." (૧૨) આ પણુ કે: "તેથી તારા દરતુર તે છે કે જેની દીન અશા છે"
- (૧૩) તે ઘાયલ થયલા **મા**ની <sup>૮</sup> ફૂજની ખાસીયતા વિષે, અને તેને સાંબળનારા પાપી લોકોને મારલું; તે કે જે પાદશાહ હોય તેના તરફથી આવ્યું હોય તે. (૧૪) અને આ પણ કેઃ "પાપી માણુસ, જે મારી દુનીયાને તેને આપી દે જેને કીનાખાર <sup>૯</sup> બુરા મીનાએ મ્હાેટાઇએ ચઢાવ્યા હાય, તે તે છે કે પાતાને ધાયલ કરનાર દેવ છે, જે આ અશાેઇની દુનીયા જેને તે વખાણે છે તેનાં મ્હાેત સાર તેને મ્હાેટા કરવામાં આવેલ છે. "<sup>૧</sup>°

૧. યસ્ત હા ૪૬, કૃ. ૪, લીં. ૩.

ર અભેજ હાના કે ૪, લીં ૪.

<sup>3.</sup> અજિ હાના કું. પ, લીં. ૧.

૪. અજ હાના કુ. ૫, લીં ર. જુઓના મેહર યશ્ત્

પ ઇન્સાફના ફરેશ્તા જે ગુજર પામેલાં રવાનનાં સવાયનાં કામાને ચ્યેક ત્રાજવામાં તાલ છે અને રસ્તાપીજ સુધીની તેની હાલતના ચુકાદા આપે છે. જીચ્યા, દીન્કર્દ પુસ્તક આઠમું, યાય રગ્મા, કુ. ૧૫૩. જીચ્યા યસ્ત હા ૪૬મા, કુ. ૫, લીં. ૩.

ડ. જા અમા અમેજ હાના કે પે. લીં. ૪.

<sup>.</sup> ઐજ હાના કૃ. . લીં. પે.

ડ. માની, મ્હોટો નાસ્તીક, જે ઇસ્વી સને ર૧૫-૧૬ને આસરે જનમ્યા હતા, અને જેણું માતાના ક્તવાચ્યા ઇ સ. ર૪૨માં શાહપૃર પહેલાના રાજમાં જાહેર કીધા હતા, અને નાલડીકની તવારીખ મુજબ તેને ખહેરામ પહેલાચ્યે ઇ સ. ર૭૬-૨૭૭માં મારી નખાવ્યા હતા; માનીચ્યે બે સામે થનારી શક્તિચ્યા દુનિયાની દરેક ચાજમાં દેખાડી હતા, અને દુનિયામાં જે કંઈ હ્યું થાય છે તે ખુદાયી થતું નથી ચ્યેમ પુરવાર કરવાની કારોશ કરી હતા, કેમ કે ખુદાનાં કામામાં જે શ્રેષ્ઠતા નજર પડે છે, તે આ માન્યતા સાથ મળતી થતા નથી, અને કે ચ્યેવા કાઇપણું આરાપ માટે તે લાયક નથી. તેના આ ક્તવાચ્યા જરયુશ્ત્રની દીનમાં ચ્યેક નાસ્તિકપણાંની શાખા જેવા હતા. વેસ્ટ ચ્યે વિષે કહે છે કેઃ ૧૩-૧૬ કકરાચ્યામાં જે રીતે માની અને તેની દીન પાળનારાચ્યાનું વર્ણન આપ્યું છે તે ઉપરથી ચ્યેમ જણાય છે કે આ નસ્કના અસલ પહેલવી તરજામાં ભ્યારે લખાયા ત્યારે આ નાસ્તિક ક્તવાચ્યાની યાદ લોકાનાં મનમાં તાજી હોવી જોઇચ્યે, જેમ બનવું ચાયી સદીના પહેલા ભાગમાં જયારે ચ્યાતૂર્પાદ્-ઇ-મારસ્પેન્દાન પવિત્ર કેમાં અ ચ્યેકઠી કરવામાં અને મુધારવામાં રાકાયલા હતા ત્યારે હોવુંજ જોઇચ્યે.

૯. યસ્ત હો , ૪૬મા, ફ્ર. ૮, લીં ૧.

૧૦. એં જ હાંના ફ. ડે, લી ર.

(૧૫) " અશાધની ક્રિયા તે વખાણે છે તેવી નથી. એા જરથુશ્ત્ર! દુનિયાના દસ્તારની સત્તાં જેને માટે તે એમ કહે છે કે: " મીતાઈ સરદારની સત્તામાં તથા દસ્તરીમાં હું વધુ સારા છું, હું સારા છું, અને નહીં કે, એા જુરશુશ્ત્ર! તે ગંદકી ૧ જે તે માણસાં માટે ઊબી કરે છેં: તે કે જે તેઓને તે કહે છે તે તેના તરફની હમેશની ઉશ્કેરણી થાય હું; અને તેઓ કે જેઓ ગંદકા ઊલી કરે છે, તે સેવટ તેઓની છે એમ વિચારે છે, અને દેવાની સર્વથી સરસ યજિશન થાય છે. (૧૬) અશા સૃત્રોગાશનાં સામે થવા આવવાને લીધે. તે શખ્સ સાથે સાહેબ ગુરસે થાય છે: તે સાહેબ કે જે સારી જીંદગીથી અથવા સવાળનાં કામાથી, અને, નહીં કે ખરાળ જીંદગીથી, અને કાંઇબી વખતે શુનાહગાર લાેકાને દુઃખ દેનાર છે, તે એઓના ખચાવનાર થાય છે. " ર

(૧૭) દીનના કરમાન મુજબ ચાલનારાએાની ખાસ ખાસીયતા વિષે અને તેએાનાં સવાયનાં કામા. (૧૮) સેવડના વખતા જે જર્યુશ્ત્રના દીકરાઓના હજારાઓ છે તેની નિશાનીઓ વિષે. (૧૯) આ પણ કે તેઓ પાદશાહીને આરામ નથી આપતા, અને તેઓ કે જે કઇ તથા કરપા<sup>3</sup> છે. વળી જેઓ દેશમાં સર્વથી ખરાબ રાજ્ય કરનારા છે, પાતાનાં રવાનના નાશ કરે છે.-વળી હાડમ'દ દુનિયાના નાશ કરે છે જે તેઓથી સેળા-યલી હોવાથી અરોાઈ કરતાં વધુ પ્યારી છે; વળા તેઓની પાદશાહી દુનિયાઓમાં જેઓનાં કરમાન પાપી હાય તેઓથી ખચાવનું ખંજર <sup>૪</sup> છે, જ્યારે તેઓ જે ખરાખ હ્યાય તે પેદા કરે છે, અને પાતાના ચેલાએાને દેવાનાં રહેઠાણમાં છાડી દે છે.

(૨૦) અને વળી અહીં ક્રયાનનાં ધ કુટુંબની વખાણ માટે એ એમ કહે છે કે: " તરાનના પૈાત્રાથી તથા વંશજોથી અશાઈ થાય છે, આ સ્પીતામાન! જ્યારે તેઓ ક્રમાનથી પેદા થાય છે, તે જાણે તદન સગા જેવા છે તેથી તેઓ તુરાનથી પેદા થયા છે; સ્પેન્ત-આ ર્મિઇતિની <sup>૬</sup> મદદથી તેઓ અશાઇની દુનિયાને મ્હ્રોડી કરે છે, અને ખુરી દુનિયાને માટે દુ:ખ પેદા કરે છે; તેઓ તેમજ તે વિષે વાહમન્ સાથે વિચાર કરે છે. એ જર્યુશ્ત્ર ! અને તારે શબ્દોથી તેઓની ખુશાલી હમારેથી ઉત્પન્ન કરવી જોઇએ, હમા કે જેઓ અમેશરપંદા છીએ, એટલે ક તારે તે માંગવી જોઇએ."

( ર૧ ) આ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે: "આ સખાવત જે તારે માટે છે. તે હમેા અમેશરપેદા સારૂ છે; જે તારે માટે એટ કરે છે તેનાથી તે હમારે માટે થાય છે. " ( ર ર ) વિશ્વારપની વખાણ સારૂ આ પણ કહ્યું છે કેઃ "દુન્યવી હયાતીમાં કઇ-વિશ્તારપે ઉદાર ભેટાથી તને ખુશ કર્યો છે,-તે વિશ્તારપ જેનું તારી પાસે

૧. અવ • સુથ, " પિશાખ," " ગંદકી."

ર. યસ્ત હાં કરમા, કૃ. ૮, લીં ૩, ૫.

<sup>3.</sup> યસ્ત હા **૪**૬મા, ફ. ૧૧, લીં. ૧, ૨, ૩, ૪. ૫.

૪. દશ્નગ, કાર્ દશ્નહ, "ખંજર." ૫. તુરાનમાનું ચ્યેક મજદ યસ્ત્રી કુટુંબ, જે ચ્યામાંથી યાદિશતા ક્રયાને યશ્ત પમી, ફ્રેન્ટરે, ત્વથા ૧૩મી, ફ્રેન્ ૧૨૦માં જાણીતા છે.

દે સ્પેન્ત-ચ્યાર્મ⊌તિ, પહલવી તરજીમાં ખુન્દગ્-**મીનિશ્નિ**હ, જે આપ્યાદીના મીનાને ખદલે અહીં વાપરવામાં આવ્યા છે.

૭. યસ્ત હા ૪૬મા, કુ. ૧૨, લીં. ૧, ૫.

દુઃખમાં આવતું વેાહૂમતનાં રાજથી છે;-તેણે અશાધની હાડમંદ દુનિયાને મ્હાેટી કરી છે; તારે તેને, જે ક્રંઇ-વિશ્તાસ્પ છે તેને તે ભલા દાસ્તને, તે અશા માત્રને હમેશ ષ્યાનમાં રાખવા જોઇએ, એા જ્રયુશ્ત્ર ! એવા તે મેહનતુ કઇ-વિશ્તાસ્પ છે, જે જ્યા ટ્રે દીનની વખાણ કરે છે ત્યારે સાથે રહેનારા લાકાને ખેંચે છે, અને તેઓને દીન તરક ફેરવે છે, એટલે કે દીન તરક તેઓને લાવે છે." ર (૨૩) - સ્પીતામાન્તે દીન તરફ ખેંચવા વિષે આ પણ કહ્યું છે કે: " તારે આ મુજબ સ્પીતામાને કહેવું જોઇએ: " વધુ અને મ્હાેટા નમરકાર સાથે તારે મનમાં અરાાઇની વખાણ કરવી; તમારે જે કાંઈ લેટ હાય તે અને જે લેટ ન હાય તેના કરક જાણવા જે મચ્ચે; તમારી અશાઇનાં તે કામા માટે પણ તમાને બદલા આપવામાં આવે છે, જે બદલા અહુરમજુદ વધુ આપે છે"3. (૨૪) અહુરમજ઼દે પેદા કરેલી ચાર અજાયળ ચીજોની જગા વિષ; ત્યાં કે જ્યાં વાહુમતનું રાજ છે <sup>૪</sup>, ત્યાં કે જ્યાં અપહુરમજૃદની મહેમાનગીરી છે <sup>પ</sup>. ત્યાં કે જ્યાં દીન **સ્પે**ન્ત–સ્પાર્મધૃતિ <sup>૬</sup> સાથે છે. અને ત્યાં કે જ્યાં ઉદાર લાેકાનાં રવાના છે . (૨૫) વાજખી પ્રમાણમાં આદમજાતને કરેલાં ભાષણના સંબંધમાં જર્યુશ્ત્રને મળેલી સલાહ વિષે, પ્રમાણ છોડી દેવું, જે ચાકસ કામ સારં ઉદારપણું, નમનતાઈ અને બલાં કામાનાં સારાં પ્રમાણ સાથે આપવામાં છે. (૧૬) આ પણ કે: " જે કાઈ પાતાનાં ખરાં મનથી તારા ચેલાપણાંમાં પાતાને આપી દે છે તેને તારે જે તારામાંથી આપવાનું **હે**ાય તેમાંથી સર્વધી સરસ આપી દેવું જોઇએ. અને જે કાઈ તે દાલત આપે તેને તારે દાલત આપવી એઇએ ' કારણકે એ અશા જુરયુરત્ર! જ્યારે તે એમ કરે ત્યારે તારૂં રવાન શ્રેષ્ઠ થયું છે." (૨૭) અને આ પણ કેઃ " આ મારી દીન ડહાપણ સાથે, અને વળી વિચાર સાથે તારે પસંદ કરવી જોઇએ." (૧૮) આ પણ કેઃ તેણે કરેલાં સારાં કામા માટે સારી ભેટ મળે છે, જે અશાઈ સાર્ જે જરૂરતું હોય <sup>૯</sup> તેનાં કામામાં કૃતે**હ મેળવે છે. (**રહ) અને આ પણ કે જે કાઈ સારાં કામા શાધે છે, અને સારાં કામા નિર્દાવપણાંથી શાધે છે, તે ચુનાહથી છુટકારા મેળવે છે; અને જે કાઈ યજદા તરક ઉદાર હાય છે તે યજદાની ઉદારતાને લીધે નાશથી ખર્ચ છે. (૩૦) આ પણ "કે આ ખદલાઓની મને ખબર છે રે, જે થયા હાય, જે वणी छे, व्यने तेमक के अहीणी थशे ते. "

( ૩૧ ) ઉત્તમ શ્રેષ્ઠતા અશાઇ છે.

૧. હા ૪૬મા, ફ. ૧૩, લીં. પ.

ર હા ૪૬મા ફે ૧૪, લીં ૩.

<sup>3.</sup> મેમેજ હાના ફ. ૧૫, લીં. ૨, 3, ૪.

૪. મ્પેજ હાના કે. ૧૬, લીં. ૧, ૩, ૪, ૫.

પ. અમેજ હાના કે ૧૭, લીં. ૧٠

<sup>&</sup>lt;. મોજ હાના કે. ૧૮, લીં ૧.

૭. મ્મેજ હાના કે. ૧૮, લીં. ર.

સ્મેજ હારા કુ. ૧૯. લીં. પ.

૯. **હા** ૪૭મા, ફ્ર. ર, લીં. ૧, ૨.

૧. હા ઠાંગી, કુંર, લીં. ૪.

#### બાબ ૩૯મા, વર્શત્–માન્સર્ નસ્ક.

- (૧) સતરમા કર્ગદ, સ્પેન્તા—મઇન્યૂ, આ વિષ છે કે અફરમજ઼ માંણીઓતે ડહાપણ્યી પેદા કર્યો છે અતે તેઓતે સચ્ચાઇથી પાળે છે. (૨) આ પણ કે મીતાઇ સાહેળના જીબ જેવા દસ્તુરમાંના વિચાર દરેક માણસ માટે સર્વથી સરસ ચીજ છે; એક દસ્તુરમાં, જેને મીનાઇ વિચાર મનમાં રાખવા જોઇએ, તેને દુનીયાના પ્યારને લીધે તેની શરીરની કાઇપણ શક્તિ તે મીનાઇ સાહેળતે જીકી ન પડવી જોઇએ. (૩) અને આ કે મીનાઇ સાહેળ હંમેશાં જીબના સાચ્ચા છે, જયારે તે દસ્તુર જીબથી જાઠું માલે છે, ત્યારે તે મીનાઇ સાહેળ હંમેશાં જીબના સાચ્ચા છે, જયારે તે દસ્તુર જીબથી જાઠું માલે છે, ત્યારે તે મીનાઇ સાહેળથી તે માનતા ન હાય તેવા શાબ્દો તે મોલે છે, અને આને લીધે પણ જયારે સધળાં શરીરમાંથી જીબ પેહલાં મરી જાય છે. (૪) તને હું કહું છું એ સ્પીતામાન્! કે "જેમ તું મનમાં વિચાર કરે છે તેમજ તારે જીબથી માલતું જોઇએ, "(૫) અને આ પણ કે તે માણસ જે એમ કામ કરે તે હશીયાર છે, અને તે માણસ ડહાપણથી અશાઇના પિતા છે; અને જે કાઇ જે થયું હોય તે કરે, તે તેને જે કાંઇ ન થયું હોય તેથી ખરાભર તપાસે છે. (૬) અને વળી આ કે જે કાઇ પોતે સમજે તે કરશે, અને પોતે ન સમજે તે વિષે પૂછે છે, તેના શરીરમાં ડહાપણના ખુશ થયલા મીના તે રાખે છે.
- (૭) આદમજાતની મદદ સારૂ ઢારને પેદા કરવા વિષે, અને તેમજ ઢારની મદદ સારૂ ઝાડપાનની ખુશાલી. (૮) અને આ પણ કે અમેશરપેન્ત વદકર દેવને તથા ખુરાં લેં કાતે દુઃખ દે છે, પણ તેઓ અશા લેં કાતે અને ડાહ્યા લેં કાતે દુઃખ દેતા નથી. (૯) આ પણ કહ્યું છે કે " થાડી આખાદીમાં સારાં કામાની ખડાઇ કરતા ના, એમ મહાેટી આખાદીમાં લણાં સારાં કામાે થાય છે. " (૧૦) આ પણ કે, બલાઇ સાધળું સારાં લાંકોને આપે છે, અને યળ્દા ખુરા માણસની મહાેટાઇ ચાલુ રાખતા નથી. 3
- (૧૧) તકરાર કરનારા લાંકા વચ્ચે સુકાદા આપવા સાર સાચ્યું બાલનારની જીબ તેને આપવામાં આવી છે તે વિધ, અને ગુનાહમાંથી છુટા કાંણ છે, અને ગુનાહગાર કાંણ છે તે જાહેર કરવા સાર, અને તે કસાટી જે નિર્દોષ કે ગુનાહગાર દેખાંકે છે, અને જેની જીબ ખરૂં બાલનારી હાય તે તે કખુલ કરે છે; અને તે તેનું બાલનું ફેલાવશે, અને તેના સુકાદા દુનીયામાં વધારશે, અને તેયી દુઃખ એાં છું થશે. (૧૨) આ પણ કે કસાટી તકરાર કરનારાઓ સાર આતશ પેદા કરે છે, જેયી તે નિર્દોષ તથા ગુનાહગાર પુરવાર કરી શકે; જ્યારે તે કે જેનામાં મજખુત સંપૂર્ણ વિચાર તથા અશાઇ હાય તે તે કસાટીના સરદાર થાય; અને જ્યારે તેઓ તપાસે છે ત્યારે ધણાકને લાગે છે કે કસાટીના ક્રિયા ખુરા લાંકા સાર છે. ધ

(૧૩) અશાઈની શ્રેષ્ઠતા સર્વથી સરસ છે.

૧. હાુ. ૪૭મા, ફ. ૩, લીં. ૩.

ર. એમજ હાના કૃ. ૪, લીં. ૧, ૨, ૩.

<sup>3.</sup> અંજિ હાના કુ. ૫, લીં. ૨, ૩.

૪. ઐજ હાના કૃષ્, લીંજ.

### **આબ ૪૦મા, વરત્-માન્સર્ નસ્ક.**

- (૧) અઢારમી કર્ગદ, ચેજી, ચાકકસ તથા શકમંદ દેખાવાની ખાસીયત, અને સેવટની છંદગીમાં બનવાના બનાવાની નિશાનીએ વિષે છે. ૧ (૨) સારૂં કામ કરનારા-ઓના મીતાની મ્હાેટી બબ્યતા વિષે, અને વળી તેનામાં તે મીતાને ધરાવવાને લીધે સારાં કામો કરે તે માણસની. (૩) આ પણ કે ક્રશાેગર્દ વખતે તેઓ મજ્દયશ્ની દીનની વખાષ્યુ કરશે, અને યાદ કરશે, અને બજાવશે; અને તે ક્રશાેગર્દ વિષે ઠગાઇને લીધે દેવાએ, તથા પછી વળી શુનાહગાર માણસાે જેઓ દેવાેથી ઠગાયા દ્વાય તેઓએ કહ્યું છે કતે થશે નહીં. ૧
- (૪) દુનિયાના સેવટના જમાનામાં દેવોપર યજ઼દોની કૃત્તેહ 'વિષે. (૫) પહેલાં, કે જયારે દાજખમાંથી થયલા આદમજાતના છુટકારાને લીધે તેઓ મજ઼દ્યરની દાનની વખાણુ કરશે; અને જયારે માન પામેલાં કૃત્વાહર વાળા જ઼રયુરત્ર સ્પીતામાન તાખેદાર શાહ કંઇ-વિશ્તારપ પાસે આવ્યો. (૬) ખીજાં, જયારે નવી પાદશાહીની નૈતિક શક્તિ તથા કૃત્તેહ કરી દાન સાથે જોડાયલાં હોય, અને તેથી માણસો બલી દાન તરફ કૃરે; અને જ઼રયુરત્રના છોકરા અલાશેદર પાસે આવે છે, ત્યારે આ થાય છે, જયારે અશા ચિત્રિંગિમયાન પેશાતનૂ અવા પહેાંચે છે. (૭) ત્રીજાં, જયારે આદમજાત સંતાષથી મજ઼દયરની દાનને વખાણે છે, અને જયારે જ઼રયુરત્રના છોકરા, અલાશેદર માહ આવી પહેાંચે છે. (૮) ચાયું, કે જયારે દરેક જણ મજ઼દયરની દાન પ્રમાણે ખુશીયી ચાલશે, તે વખતે કૃશાંગદ્દના કરનાર કૃયદાવાળા તથા કૃત્તેહમંદ કરનાર, જ઼રયુરત્રના છોકરા, સઐાશાંસ્ અવે છે, અને આ ખુદાની અથવા યજ઼દોની મ્હાંટાઇ તથા શ્રેષ્ઠ કૃત્તેહ છે.
- (૯) જે કાઇ દીન સારી રીતે જાણતા હાય અને એક ડાહ્યા એવંદ હાય તેની આગળ દીન વિષે પુછપરછ કરવા વિષે, અને તેનાથી દીન સાંભળવી, અને ડહાપણથી તે ખરાખર સમજવી. ધ (૧૦) શનાહમાં માણસાને લલચાવે એવા ઠગારા દીને દુરમન સાથે છુપા વેહવાર રાખવાથી દૂર રહેવા વિષે. ધ (૧૧) આ પણ કહ્યું છે કે: " તેઓ ઠગાઇ કરે એવાં શિક્ષણથી ભયંકર મૂર્ખાઇમાં" તારે પડવું ન જોઇએ; એટલે એવી રીતે તેઓ તને ભયંકર મૂર્ખાઇ જે દોજખ છે તેમાં તને દારવશે."

૧. યસ્ત હા ૪૮મા, કુ. ૧, લીં- ૧.

ર. અજે હાના કુ. ૧, લીં. ૨, ૩.

<sup>3.</sup> પેરોા-તનુ, શાંહ વિશ્વાસ્પના દીકરા, અને કંગ્દેજના વડા દસ્તુર. અનું નામ અવસ્તામાં અક્ષેક્ષ ઢકાયુ મળે છે. દતકથા મુજબ અને કંબલાલું દુધ પાવામાં આવ્યું હતું અને તેથી તે અમર થયા હતા. અહીં ચિત્રમીયાન, પેરોા-તત્તુના એક ખેતાબ છે, એમ માનવામાં આવે છે કે તે કંગ્દેજથી હિંદુસ્થાનમાં તથા દુનિયાના ખીજા ભાગામાં દીનની ક્રિયાએમાં સજીવન કરવા આવરો (જુએમાં ખૂન્દહિશન, ભાબ રહમા, ફ. પ, જન્દ-ઇ વાહુમન્ યશ્ત, ભાબ ૩જો, ફ. રપ-પર). અલીરોદરનું અવ∘ નામ ઉખશ્યન્-એરંત અને અલીરોદર્-માહુનું ઉખશ્યત્-નેમાં છે; એએમાં જરયુશ્ત્રનાં મરણ પછી બવિબ્યમાં પેદા થનારા તેના બે દીકરાએના છે.

૪. અવ∘ **સચ્યારયાંસ્**, **જ**રશુશ્ત્રનાં મરણ પછી જન્મ પામનારા દીકરા<sup>ચ્</sup>યામાંના સેવડના દીકરા જે દીનળી કત્તેહ સંપૂર્ણ કરશે, અને દુનિયાને ક્રેશાગર્દ સારૂં તૈયાર બનાવરો.

પ. યસ્ત હા ૪૮મા, કુ. ૩, લીં ૧, ૨.

મેજ હાના ક. ૩, લીં. ૩.

<sup>&</sup>lt;mark>૭- હૅરેદીહ્</mark>, સરખાવા અવ∘ હેરેધિ, " જાલમ, " " દુશ્મની, " " મૂર્ખાઇ. "

(૧૨) ડહાપણ, શક્તિ અને દાનયી માધ્યુસા ધામેધીમે યજ઼દાની હુશાયારીપર પહેંચે છે. (૧૩) અને આ પણ કહ્યું છે કેઃ "તે સારા રસ્તા માટે જે પ્રાણીઓમાં અથવા માણસામાં ઊભા થાય છે, આ પણ એક સારા રસ્તા છે, જે આદમજાત માટે પેદા થયલા તથા ખુલ્લા મૂકાયલા છે, જેમાં છુરા મીના પેઠે લાકા પાતાને એવદૃષ્દ ખનાવનાર અકામન્તા હાથમાં આપી દે છે, જ્યારે આદમજાત ખચીતજ સર્વથી ખુરી દાનને લટકાવે છે. ૧ (૧૪) આ પણુ કે પાદશાહીની હુશાયારીથી દરેક જણુ સેવટે તે સારા રસ્તાપર આવી પહોંચે છે. (૧૫) અને આ પણુ કે જે કાઈ લણી ધાસ્તીથી સારાં કામા અથવા ગૃનાહા કરે તેનાથી આ વિચાર સાથે મનથી ર આ થવું જોઇએ કે ગુનાહથી પવિત્ર થવું એ માણસા માટે જન્મ પછી સર્વથી સરસ ચીજ છે. 3

(૧૬) આ પણ કે આશ્રવનના ખારાક અને નીભાવ ખેડુતાપર આધાર રાખે છે. <sup>8</sup> (૧૭) આ પણ કે આદમજાતની ખુશાલી તથા જોર જે હમણાં તેઓ ચાહે છે તે હિલ્વિતાત અને અમેરેતાતનાં ઢારથી છે. <sup>4</sup> (૧૮) ગુસ્સા તથા અદેખાઈના જીલમ વિષે, સ્પેન્ત-આર્મિટ્તિ એટલે સંપૂર્ણ મનશ્ની તથા વાહુ-મન'ધ્ એટલે સારા વિચાર ધરાવવાથી તે બન્નેના થતા નાશ. <sup>6</sup> (૧૯) આ કહ્યું છે કે: "અશાઈની દીનને એક સંપૂર્ણ અને અનુપમ લેટ મેં બનાવી છે, અને સર્વ લેકિ પાતે તેમાં સંપૂર્ણ ઉદ્યાગમાં રહેશ; વળી સર્વ લેકિએ તેઓની મરજી વગર અમરતાની ખાહેશ રાખની એ મરજીનું રાજ છે, અને તેથી હમેશાં ધાયદો થાય છે." (૨૦) આ પણ કે ઢારાની સંભાળ અહુરમજુદને માન જેવી છે.

(૨૧) અશાઇની મ્હાેટાઇ વિષે આ પણ કહ્યું છે કે તે મ્હાેટાઇ પાતામાં યીજ પેદા થાય છે, અને ભહેશતમાં એટલે સર્વથી સરસ છે દગીમાં તેને જે માણુસા શાધે છે તેઓ તેની શ્રેષ્ટ પાર્દશ્વાહીની ખાહેશ રાખે છે. (૨૨) ક્રશાેગદેના જમાનાની વખાણુ વિષે આ પણ કહ્યું છે કે: તે વખતે જેઓ તેને વિષે શકમંદ હાય તેને લાયક માણુસાેના ભદલા અને પુલ એટલે ચુકાદા જ્હેર રીતે પુરેપુરા દેખાડવામાં આવે છે. (૨૩) વાહૂમન, જે પાતે ખેદાબસ્તના મીનાઇ સાહેખ છે, તેને લગતા જે હાય તેનાથી થતા નાશના કાયદેસરપણાં વિષે આ કહ્યું છે કે જ્યારે તેઓના શરીરા વિખેરી નાખવામાં આવે છે તે વખતે પાપી લાકેક પાતાનાં પાપીપણાંથી વાકેક ગાર થશે. (૨૪) પાપી લાકેકાનાં સારાં કામાના નાશ વિષે, વળા તેઓના પાતાનાં સ્વાનનાં, અને તેઓના મીનાઇ છંદગીનાં, અને તેઓનાં ખાકા શરીરાનાં. (૨૫) અને આ પણ કે જે માણુસામાં

૧. ફા**ં શક્લ**, " ફાંસાે. "

ર હા ૪૮માં, કૃ. ૪, લીં. ૩.

<sup>3.</sup> અંજ હાના કૃ. પ, લીં. 3.

૪. ચ્યેજ હાના કૃષ્ય, લીં ૪.

પ. મ્પોજ હાના કે ૧, લીં. ૧, ૨.

<sup>&</sup>lt;. મ્બેજ હાના કૃ. ૭, લીં. ૧, ૩.

૭. હા કેંડમા, કે. ૯, લીં• રે.

૮. અનેજ હાના ક્. ૯, લીં. ૩.

હ. અંજ હાના કુ. ૧૧, લીં. ૩.

સર્વધી સરસ હોય તેની પાસે ક્રશાગઈના વખતે ડહાપણ સાથે જેડાયલી પાદશાહી આવે છે; અને તે તે ખારેહમાં વીંડલાયલી દ્વાય છે જેનાથી ખરાખીના નાશ તથા અશા લોકોના વધારા થાય છે; અને તેના દાસ્ત હોય તેની પાસે વાહૂમન્માંની હશ્શાયારી આવે છે.

- ( રક ) આ પણ કે તે લોકા દહાડાના વધારા કરનારા છે, અને તેઓ દેશમા ક્ષયદા કરનારા છે, ર અને તેઓની રસમા, જ્યાંબી ઊબી થઈ હાય ત્યાં જે ગુસ્સાવાળા હાય તેની સામે થનારી છે. 3 ( રળ ) અને આ પણ કે દેવાના નાશ કરવાના હેતુથી તેઓ તે સબબ સાર બાઇઓ તથા એહનાને ઉચા કરશે, જેથી તેઓ એકમેકની ઈચ્છા સાથે રવભાગ આપશે; ૪ અને લગભગ બપાર અગાઉ પ તેઓ પાતાના ચેહરાની વચમાં ઝળકતું ખારેહ પેદા કરશે, ઉચે ચઢતું, હીલતું, ક્તેહમંદ, અને રાશનીવાળું, અને તેઓ તે ઝળકાટ ઉચે દેખાય એવા કરશે, અને ત્રણ બાંસુની લંબાઇ-વાળા દરેક ત્રણ બાલાની લ્વાઇની ઉચે ખુલ્લું દેખાશે, અને બપાર પછીં તેઓ તેનાં જતા રહેવાની ખબર જાણવા પામશે, અને સર્વથી પહેલા નાશ કરનાર કુજને તેઓ લઇ જશે.
- (૨૮) ફૂ**રિત** ખાં**ધના**રા લોકા (વર્ષે, તેઓ ક્યાં તેની ખાસ ક્**ર**જો ળજાવશે, અતે એવી રીતે તેઓ દેખાવમાં દયાળુ **થાય છે.** 
  - (૨૯) અશાહિની આખાદી સર્વથી શ્રેષ્ઠ છે.

#### બાબ ૪૧માે, વરત્<sup>–</sup>માન્સર્ નસ્ક.

- (૧) ઓગણીસમી ફર્ગર્દ, અદ્-માયવા, કરોાગર્દનાં દુઃખી લોકોના ખચાવ માટ્રે ખચાવ કરનાર તરફનાં રક્ષણ વિષે છે. (૨) પેદા કરનારની હસ્તિ, જે માન્યતાનું મુળ કારણ છે, તેની ડહાપણથી ખાતરી કરવા અગાઉ, જે લોકોએ માન્યતાનું મુળ કારણ મેળવ્યું ન ઢાય તેઓની ખાતરી કરવી અશક્ય છે તે વિષે.
- (૩) એક પાપી જડજથી દીનને થતાં ભયંકર દુ:ખ<sup>૯</sup> વિધે, જે જડજ તેની ઈન્સાક્ષ્ની જગાએથી ઈન્સાક્ષ્ વગરના, ખરાષ્ય, તથા ડહાપણના દુરમન જેવા સુકાદાએ! બહાર પાડે છે; વળી તે પાતે સચાઇથી ધાયલ થાય છે, <sup>૧૦</sup> અને સાચાં લાેકાથી તે કંટાળે છે, અને સુરા મીતા તેનામાં રહેદાણ કરે છે; ઈન્સાપી જડજોના મ્હાેટા બદલા

૧. અમેજ હાના ફ. ૧૧, લીં. ૪.

ર. જુચ્મા ગાયાના પહેલવી તરજીમા, હા ૪૮ મા, ફ. ૧૨, લીં ૧.

<sup>3.</sup> મેમેજ ઢાના ફ. ૧૨, લીં. ૪.

૪. જુ<sup>ચ્ધા</sup> "પુરાતન ઇરાનમાં ખ્વેતદથ લગનની કહેવાતી રસમ " ઉપરના મારા રૈસાલાચ્મા

ષ. અપેટલે હાવન્ ગાહમાં.

<sup>&</sup>lt;. મ્બેટલે ૪૨ પ્રીટ જેટલી.

ગાથા હા ૪૯મા.

૮. હા ૪૯મા, કૃ. ૧, લીં ૧.

હ. મોજ હાના કુ. ર, લી. ૧.

૧૦, અમેજ હાર્નો કુ. ૨, લીં. ૨.

તથા તેઓથી દીનને થતા ફાયદા વિષે, અને બલાઈમાંની સરદારી ઉચી કરનારી ખાહેશ. '(૪) અને ખુરા, ખરાખ ડહાપણુવાળા, કમઅક્કલ, અને આળસુ માણસ જેનામાં ગુરસા અને અદેખાઈ સર્પની માફક ગુંછળું વળીને રહે છે તેની દાસ્તીથી જીદા પડવા વિષે. '(પ) અને ગુનાહગારપણું માંથી પાતાની ગરદન ખચાવે તેઓની સારી પાદશાહી વિષે, અને ગુનાહગારપણું તે લીધે જેઓ પાછા અને પાછા ગુનાહ કરે તેઓની ખુરી સજા. (૬) અને આ પણ કે પાપી લોકા પાતાનાંજ લોકા તરફ પાપી હાય છે, અને તેઓને દાજખ માટે લાયક બનાવે છે; તેથી વળી જેઓ તેઓને વધુ ચાહે છે, અને અશાઇથી વધુ ચાહે છે, અને તેઓની પાદશાહી એા છું રક્ષણ આપે છે.

- (૭) જ્રયુશ્ત્રની વખાણ વિષે આ પણ કહ્યું છે કે: "તારા મીઠાસ તથા તારં સુભાષણ દુનિયાને દેખાડવામાં આવે છે, તારી તે દાનની સરદારી વાહ્મન્યી છે, અને તું અશાઇથી બરાબર માહીતગાર છે." 3 (૮) સવાબનાં કામાની સરદારીમાં, ભલાઈમાં, શિક્ષણપર ધ્યાન આપવામાં તથા સાચું બાલવામાં, અને દુનિયાને ધાસચારાવાળી કરવામાં તથા ખેડવામાં, ફાયદાવાળાં કામા કરવામાં, અને છુરા લાકોને સરદારી ન આપવામાં દ્રશ્યોરત્રના જીસ્સાની વખાણ વિષે. (૯) જામારપના પણ જીસ્સા તથા દસ્તુરીની વખાણ વિષે. (૧૦) વાહ્મન્યી થતાં બલાં પ્રાણીઓનાં રક્ષણ વિષે, અને વળી સ્પાના-આમાં કેલિયા થતું અશા લોકાનાં રવાનાનું રક્ષણ.
- (૧૧) પાતાનાં રાજ્યમાં ગેરકાયદેસર કાંઈ પણ ચીજ જપ્ત કરે એવા ખુરા પાદ-શાહની સજ્ વિષે. <sup>૪</sup> (૧૨) વળી તે ખુરા માણુસ જે ખુરૂં વિચારનારા, ખુરૂં ખાલનારા, ખુરૂં કરનારા, ખુરી દાનવાળા અને ખુરા પાદશાહ હોય તેની દાજખમાંની ભયંકર સજ્ વિષે. (૧૩) તેણે ચાહેલા ખદલા સારૂ, તેને સંતાપ આપવા માટે અમેશસ્પદાએ જ્રંસ્યુશ્ત્રને આપેલા જવાખ વિષે.

(૧૪) અશાઇ શ્રેષ્ઠ આવાદી છે.

#### બાબ **૪૨માે**, વરત્–માન્સર્ નસ્ક.

(૧) વીસમી કર્ગદં, કદ્-માઇ-સ્વક્, પ રવાનના ખારાક લ તરીકે કાંઇપણ ચીજ માંગવા વિષે છે, અને તે શત્રવધર્યએ જ્રયુશત્રને એમ કૈહવાથી થાય છે: "તારે એમ વિચારવું જોઇએ, એ સ્પીતામાન! ક અહુરમજ઼દ તને મદદ કરે છે." (૨) આ પણ કહ્યું છે કે અહુરમજ઼દનાં પ્રાણીએ હિલ્વિતાત્થી છવે છે, એમેરેતાત્થી અમર થાય છે, સ્પેન્ત-આમંઇતિથી અહુરમજ઼દની સંપૂર્ણ મનશ્ની ધરાવે છે, અને શત્રવધર્યથી તેને પાદશાહ તરીકે ગણે છે.

૧. હા ૪૯મા, કૃ. ૩, લીં. ૩.

ર હો ૪૯મા, ફે. ૪, લીં. ૩.

<sup>3.</sup> મેમેજ હાના કે. પ, લીં. ૧, ૨, ૩.

ડ. અજિલ્લોના કુ. ૧૧, લીં. ૧.

પ. અવ**ં કદ્- માેઇ-ઉર્વા**,

ધ. કા **ત્રાહ્**, " ખારાક."

<sup>ું</sup> યુસ્ત હો પર્વે મા, કુ. ૧, લીં. **૧**.

#### **ખાખ ૪૧મા, ફ. ૪—૧૪; ખાખ ૪૨મા, ફ. ૧—૧૩; ખાખ ૪૩મા, ફ. ૧**∴ ૨૩

- (૩). પ્રમાણીકપણાં પાસેથી દાલત માંગવા વિષ; જે માણસ સારા હેતુથી કાંઈ માંગે છે તેને જે ખુરા લાકાના જીલમથી અથવા કાઈ બીજી વિરુદ્ધતાને લીધે તે મળતું નથી તેા યજદા તેના બદલા તેને મીનાઈ જહાનમાં ખચીતજ આપે છે જે તે દાલત કરતાં વધુ સારા છે. (૪) અને તે લડનાર જે પાતાનું બહું જોર આપી દે છે, અને યજદાની મરજની મદદથી અને ઇરાનના કાયદા માટે, તથા ઇરાનની ખહારનાં લાકાનું જેર તાડવા તથા એાછું કરવા ધરાવે છે, તેને માટેનાં કીમતી ઢાર વિષ. ૧ (૫) ખુદાની શીખામણ તથા હુકમ આગળ વધારવા માટેની આદમજાતની ખાહેશ વિષ, એટલી બધી કે નૈતિક બળ તેઓને યજદા તરકથી જ્ઞાન મેળવવા માટે મદદ જેવું છે, અને તે શીખામણ તથા હુકમ આગળ વધારવાથી તેઓનું બહેરત મેળવવું. (૬) અઇ-વધુહીના તથા હુઓમ યજદના ર ડહાપણ, પાદશાહી, ઉદારતા, તથા સચાઇના મીના તરકથી અશે લેકોને બહેરતના રસ્તાપર મળતી મદદ વિષ.
- (૭) આતશની ક્રિયા પુરી થયા પછી, પાણીને ઇંજેલું પાણી અર્પણ કરતાં, અવસ્તા બણતી વખતે, જ઼ેતિની જગેાએથી જ઼ેતિના ત્રણ પગલાં આગળ વધવાના સબબ વિધે; હમેશાં જ઼રસ્યુરત્ર સામેની ગુક્તેગા પુરી થયા પછી આખી મીજલસને અમેશરપંદાએ, ત્રણ પગલાં દુનિયાથી હુવશેંદ્-પાયા સુધી, હુ્મત, હૂખ્ત તથા હુંત્વર્તના ખ્હેરતમાં થઇનેલઇ જવા વિધે.
- (૮) અમેશરપંદાની ખાસીયત વિષે વળી જ઼રયુશત્રને શીખામણું, તેઓની નજરથી દૂર થવા પછી પણ તેઓની આરાધનાની યાદ. (૯) અતે આ પણ કહ્યુ છે કે તેથી તે માણસ જેના સ્વભાવ તથા ખાસીયત ડહાપણવાળાં હાય છે તેનાં પાતાનાં કામા અમેશરપંદાની ખાસીયત સાથે મળતાં થાય છે. (૧૦) સારાં કામાની પુષ્કળ-તાથી જ઼રયુશત્રની સારી સગાઇ વિષે આ પણ કહ્યું છે કે: "તેમ જે સધળાં કામા તું કરવાના હાય અને જે વળી તે કીધાં હાય તે સવ માટે તારે સારૂં બદલા છે, આ જ઼રયુશત્ર!"
- (૧૧) અતે જ઼રચુવત્રને શીખામણ સાર આ પણ કશું છે કે: "તારે યાજ઼ંદાને માન આપતું જોઇએ કે જેથી માણસા તને માન આપે." (૧૨) સારાં કામાને માટેની સુંટણી સારં, દિવસ તથા રાતના સધળા કલાકાની ગણત્રી વિષે; આ પણુ કે, જે કાઇ મેહનતુ હોય અને હમેશાં સવાખનાં કામા કરતા હાય અને જે કાઇ તેનાથી ખની શકે એટલાં સારાં કામા કરતા હાય તેને તેની ખાહેશ મુજળ બદલા મળે છે.

(૧૩) અશાઇ સર્વોત્તમ આળાદી છે.

### બાબ **૪૩માે, વરત્-માન્સર્** નસ્ક.

(૧) એકવીસમી કર્ગર્<mark>દ, વાહ્યૂ–ખ્રશશ્રેમ્<sup>૪</sup>, માં આહુ</mark>રમજ઼રે કહ્યું છે કેઃ " એો જ઼રયુશ્ત્ર! એક સારા પાદશાહ માટેની ખાહેશ મેં પેદા કરી છે;" <sup>પ</sup> અતે આ પણ કહ્યું છે કે જ્યારે દુનિયાના હિસ્સાને લાયકના ભક્ષા પાદશાહ માટેની ખાહેશ હોય, ત્યારે

૧. મેજ હાના કૃ. ૩, લીં. ૧, ૩.

ર જાર્ચ્યા યસ્ત હા ૯-૧૦ જે હચ્યામ યજદ વિષે છે.

<sup>3.</sup> યરન ઢા પબ્મા, ફુ. ૧૧, લીં. ૪. ૪. યસ્ત ઢા પ૧મા, અમલ પઢલવી લપ્પાણમાં અંપેન ભુલવા ૨૨મા ફર્ગર્દ કહી છે.

મ<sup>ે</sup> હા પ**?**ભા, ફુ. ૧, લીં. ૧.

જે કાઇ દુનિયાના હિસ્સાને લાયકના હૈ:ય તે, તેને જે હિસ્સા આપવામાં આવે છે તેને લીધે, વળા તે દુનિયાના વધારનાર થાય છે; અને જે કાઈ હિસ્સાની ભેટથી દુનિયાને વધારનાર હૈાય તેનું હિસ્સા આપવું તે મદદગારની ભેટ છે<sup>9</sup>; મદદગારની ભેટ સંપૂર્ણ કાર્ય છે; અને કામની સરસાઇ વિચાર તથા બાલવાથી છે.

- (ર) તે,જગા વિષે જ્યાં શ્રેષ્ઠ દેાલત, પાણી, અને જમીન, અને ઝાડોની પેદાયશ હેાય; વળી ઉત્તમ ખાહેશ દીનને માટેની, તથા પાદશાહીની ઉદારતા માટેની ગરજ છે. (૩) યજ઼રાના જવાખની સામે થવાના શાળ્ટો સાથે પણ, યજ઼દા પાસેથી લેટા માંગવા વિષે, સ્ટને લાયક માણુસાની ભેટા સારૂ ખરાબર તકરાર કરવા વિષે. (૪) એકમેક સાથે હુશીયાર યાદ અને ડહાપણ ભરેલી સુંટણીનાં જોરના સંખંધ વિષે. (૫) ભલી પેદાયશાના સંખંધમાં તપાસ કરવા સારૂ, સવેથી ઉયાં ખહેરતમાં મીનાઇ દયા તથા સરદારીની પાછળ જવા વિષે.
- (૬) બલાં કામાના વધારા સાથે મળતું તે જ્ઞાન માંગવા તથા શિપ્પવા વિષે; વળા તેથી દાલત અણુદાઠ રીતે મેળવવી<sup>3</sup>. (૭) આ પણ કે જે કાઈ, દાનના સાચા દસ્તુરને પાતાનું શરીર, નમનતા કયી તથા માનથી આપી દે છે, તે દાનમાં હશીયાર થાય છે<sup>8</sup>; અને જે કાઈ બસા હોય તેને માટે તે જે બલાઈ પેદા કરે છે તે યજદા તરક્ષની જે ઉદારતા મળે છે તે છે<sup>4</sup>. (૮) પ્રાણીઓના ખારાક, સુધારા તથા ક્રમ માટે અહરમજદે પાણી, ઝાડા, જનાવરા <sup>6</sup> અને અસલ દાનને પેદા કરવા વિષે. (૯) જ્યારે બરાસાલાયક ડહાપણ અને સર્વથી બલી ખાસીયતવાળા માણસ તે બણે ત્યારે દાનની માંશ્રના મીનાનાં સુખ વિષે.
- (૧૦) આ પણ કે તે પાપી માણસ જે એમ ન માને કે તે જે ઠગાઈ બીજાંતે શીખવે છે તે તેનાં આંતઃકરણથી તેની પોતાની છે; પણ જ્યારે તે ધણાં લોકોને તે શીખવે છે ત્યારે તેથી તે એમ માને છે કે તે શિક્ષણથી ઉધાડી ઠગાઇ, જાહેર જીઠૃાણું તથા નાશકારક માન્યતા ઉપર સાહેબી મેળવે છે.
- (૧૧) અને આ દુનિયાનાં આદમજાતની વળી આતશ અને પીગળેલી ધાતુથી ક્રોગર્દ કરવાની તૈયારી વિષે<sup>૭</sup>; તેથી આં દુનિયામાં, કાયદાના સંખંધમાં, નિર્દોષ તથા ગુનાહગાર, જાહેર થયા છે <sup>૮</sup>; અને તેજ મુજબ ક્રશાગર્દ વખતે પાપી લોકાની ધાયલ થયલી હાલત તથા અશા લોકાની ખુશાલી થશે <sup>૯</sup>. (૧૨) પાપી લોકાથી
  - ૧. હા પ૧મા, કુ. ૧, લીં. ૨, ૩.
  - ર હા પરિમા, ફ. ૪, લીં- ૧-
  - 3. એજ હાના ફ. ૫, લીં. ૧. અહીં ગમ્મારપંદાન દાલતને અર્થે વાપમાં છે.
  - ૪. અંજિ હાના કૃ. ૫, લીં. ૩.
  - પ. અંજ હાના કુ. ૧, લીં ૧.
  - <. એજ હાના ફ. ૭, લી ૧.
  - ઐંજ હાના ક્ ૯, લીં. ર.
  - મેજ હાના ક ૯, લીં. ૧.
  - ૯. મેળ હાના કૃ. ૯, લીં. 3.

ધાસ્તીમાં વળી મદદ સારૂ વાહૂમન્ તથા અશવહિશ્તને બાલાવવા વિષે<sup>ક</sup>; અને કુક્ત અશાઇથી ખહેશ્તને કાઇનું પાતાનું કરવા વિષે. (૧૩) અને આ પણુ કે અશા લાકાને માટે શ્રેષ્ટ બહેશ્તમાં માણુસાનું સારું આવવું થાય છે, પણ પાપી લાેકાથી કાઇનું પણ આવવું નહીં.

- ( ૧૪) જરચુશ્ત્ર સામે અધારાં રહેઠાણના છુરી દીનવાળા કઇ<sup>ર</sup>, ગુલામભારગી અપ્તની <sup>3</sup> દુશ્મની વિષે, અને તેનાથી તથા તેના જેવા છુરા લોકોથી જે લોકો સારા જરચુશ્ત્ર છે તેઓમાં થતી ખલલ, અને સઘળી દોજખની હયાતિ, તેઓ સાફ છે<sup>૪</sup>. (૧૫) તેકીથી કઈ તથા કરપ્નું રહેઠાણ બંધ થવા વિષે; અને આ પણ કે તેઓ દુન્યવી પેદાયશ વધારતા નથી, કે મીનાઈ સણુગારતા નથી, પણ તેઓ આ દુનિયાને ઓછી કરે છે, અને મીનાઇને વીખેરી નાંખે છે.
- (૧૬) શ્રેષ્ઠતા સિવાય પણ, તેના મ્હોટા હુલર તથા મહેનતને લીધે કઈ વિશ્તા-સ્પની પાદશાહીની લાયકાત વિષે. (૧૭) તેણે જ઼રયુરત્રને લગનમાં લ્વાં આપી તેને માટે ક્રશાસ્ત્રની વખાણુ વિષે; જ઼રયુરત્રને તેણીએ સપૂર્ણ માન આપ્યું તે સાર લ્વાં બ્ની વખાણું; અને ઘરની શેઠાણીની જગા માટે હ્વોં બ્ને ખાસ હક રાળી અનાવવા વિષે, જ઼રયુરત્રને શીખામણું. (૧૮) દરેક જાતની અશાઇની ઉત્તમતા, પાદશાહી માટેના પ્યાર પાતાના કરવા માટે, અને તેના દીન બણવાનાં કામ, જે કામમાં તેને વાદ્ભમતના હુકમથી જ઼રયુરત્રે મદદ કરી હતી, તે માટે તેણે કીર્તિ તથા કહાપણુ માંગવા સાર જામારપની વખાણું વિષે. (૧૯) દીનને ટેકા આપવા તથા ફેલાવવાનાં તેનાં કામને લીધે; તેણે દીન કસુલ કરવા તથા બજાવવા સાર માઇદાગ્—માહ્ની વખાણું વિષે; મધરાત અગાઉ સારાં લોકાની સુમ, ભેગા હુમલા, ખરાબ ખારાક, અને બીજી આક્તો, જે તેવાંજ કારણુને માટે જ઼રયુરત્રને ખમવાં પડ્યાં હતાં; અને યજ઼દાની ખુશાલી સાર અહુરમજ઼દના કાયદા બહ્યુવા વિષે, ૧૯ અને તેણે બહેશ્તને પાતાનું બનાવનું.
- (૨૦) મીતાઈ શિક્ષણુની શરૂઆતમાં જ઼રયુરત્રનાં મનના આખા સ્વભાવની સંપૂર્ણતા વિષે, અને તેનાથી તેના વધારા; ત્રાનની હદ તથા કાયદા ખત્રે, જે શરીરની શક્તિમાં વાહ્યનનાં રાજ્યને ક્ષીધે છે, તે અશાઈમાં દુનિયાના વધારાથી છે. વે

૧. યસ્ત હા પ૧મા, ફ્ર. ૧૦, લીં. ૩.

ર. અમેજ હાના કૃ. ૧૨, લીં. ૧.

<sup>3.</sup> આવાં યેશ્વ, કે ૮૨, અખ્તો દુજૃદાઓ તેમ ધ્ઉહાઓ, યાેશ્ત-ઇ-પ્રયાનની વાતમાં આવતા જાદુગર અખ્ત યાદુ

૪. મ્મેજ હાના કે ૧૪, લીં. 3.

પ હા પશ્મા, કૃષ્, લીં. ૧.

<sup>&</sup>lt;. ચ્યેજ હાના કૃષ્ણ લીં ૧, ૩.

૭. ચ્મેજ હાના કુ. ૧૮, લીં. ર.

ડ. ઐંજ ફાના ફ. ૧૮, લીં∙ ૧.

૯. મેંજ હાના કુ. ૧૯, લીં. ૧, ૨, ૩.

૧૦. વ્યોજ હાના કે ૧૯, લી. ૩.

૧૧. ઐજ હાનેષક ૨૧, લીં. ૨٠

(૨૧) જુરયુરત્ર તરકની ક્રિયા તથા માનની શ્રેષ્ઠતા વિષે, અને તેના ખદલાની ઉત્તમતા; વળી પહેલાં અહુરમજુદને, અને સધળા યજુદોને તેઓનાં નામથી તેઓની મ્હ્રાેટાઈ પ્રમાણે આરાધના કરવા સારૂ તેને શીખામણ.

(૨૨) અશાઇની શ્રેષ્ટતા સર્વથી સરસ છે.

# બાબ **૪૪મા, વર્શા–માન્સર્** નસ્ક.

- (૧) ખાષીસમી કર્ગદ, વાહરતાઇરિત, બલી દીનની સંપૂર્ણતા ચાહે તે લોકો વિષે છે, અને તે વિષેની માહીતિ. (૨) જ્રયુષ્ત્રના આવવાની અગાઉ પણ, સ્પીતામનાં ઘરનાં ર દરેક કુટુંબ પાસે ક્યિતિએ જવા વિષે; તે કુટુંબમાંથી પેદા થયલાં લોકાનાં જ્ઞાન અને રચનાના કાયદાએા, અને દસ્તુરી સત્તા; તેઓમાં ધરા, ગામડાંઓ, શહેરા અને જલ્લાઓના સમાવેશ; બાલા તથા કામાની યાગ્યતાથી, દુનિયાનાં લાકાને ગુનાઢ તરફથી સવાબ તરફ તેનાં ખેંચવા અને સ્હાટાં કરવાં; અને બલી દીનના આવી પહાંચવાથી પણ, તે દુનિયાનાં લાકાને માનતાં બનાવે છે. (૩) અને આ પણ કે કઇ-વિશ્તાસ્પની હયાતિ,—તે જ્રયુષ્ત્રની ખાહેશ,—અને હવોળના કે ક્શારત્રની હયાતિ તેથી છે.
- (૪) ડહાપણુ સાથે બલી દીનને ચાહવા સાર, અને દીનની શીખામણે પ્રમાણે ચાલવા સાર, જરયુશ્ત્ર તરફ પાતાની દીકરી તરી કેનું કામ બજાવવું, તેની તરફની પાતાની ફરજ તથા માન સંપૂર્ણપણે દેખાડવાં, અને જરયુશ્ત્ર પછી તેણીએ જામારપ દેવરફ માન દેખાડી પાતાની અનિ કરજો બજાવવા માટે, જરયુશ્ત્રની દીકરી, પાઉર-ચિશ્તાની પ વખાણ વિષે; તેજ પ્રમાણે તેની દીનદારી તથા યજદો તરફની પીદાગીરી 'સાર અહરમજદ તરફના મહાટા બદલા. (૫) હુનાસની દ વખાણ વિષે, જેણીથી અજદયસ્તી દીનનું આગળ વધવું થાય છે, અશાઇના વધારાને લીધે તથા સથળા દેવાને હરાવવાથી, તેણીની દીનની મ્હાટાઇથી દુનિયામાં જે સવાબનાં કામા તથા કાયદા વધે છે તેને લીધે; અને તેને માટે તેણીના ખુદાના આભાર માનવા, અને તેણીની અહીં તેમજ ત્યાં ' મહાટી પદવી.
- (૬) સેવડના વખતની તૈયારી કરે તથા તેને સણમારે તે લેકિની ખાસીયતા વિધે; આ, પણ, કે: "તે તેઓની જાહેરાત છે, આ સ્પીતામાન જરયુરત્ર! જેઓ દુનિયા-ઓમાં ક્રશાગર્દ કરશે; તેઓ હશાઆર, દુ:ખથી આછા હેરાન થયલા, સંપૂર્ણ મનશ્નીવાળા છે, જેથી જ્યારે તેઓને દુધ પહેાંચે છે, ત્યારે તેઓ તે જેરવે છે; તેઓને ખીક કે દુ:ખ

૧. યસ્ત હા પર મા

ર. જાર્ચમાં હા યુર્ગા, કુ. રે, લીં, રે. સરખાવા બાબ રૂટમાં, કુ. રેસ

રૂ. કરા**ગ્યાેેે** કરા મામ

૪. યસ્ત હા પરમા, કુ. ૩, લી. ૨, ૩.

યુ., અવ• **યાઉરૂચિસ્તા**, જરથુશ્ત્રની દીકરી, જે વિશ્તાસ્પના વડા વજીર જામાસ્પ સાથે પરણી હતી. જુ<sup>-2</sup>મા યસ્ત્ર હા પર્કામા, ફ્ર. રૂ, લીં. ર

એજ હાના કૃ પ લીં ૧. શાહ વિશ્તાસ્પની સ્ત્રીનું નામ•

સ્મેરૃષ ખીજી દુનિયામાં.

#### ખાંખ ૪૩મા, ફ. ૨૧-૨૨; ખાખ ૪૪મા, ફ. ૧—૧૧; ખાખ ૪૫મા, ફ. ૧. રહ

નથી, વળા જેઓ અશા ખાહેશથી અશા છે, તેઓ પાસે તેઓ જીઠ્ઠા અથવા ખાંટા બાલા નથી. " (૭) તે લોકાની ખાસાયતા વિષે, જેઓ સેવટને રદ કરે તથા તેના જમાનાને હરકત કરે; આ પણ કહ્યું કે: "તે તેઓની જાહેરાત છે, એ સ્પીતામાન જર્યુશ્ત્ર! જેઓ દુનિયાના નાશ કરનારા છે; તેઓ માટે જલદી ઉપાય છે, એટલે કે, તેઓ ઘણા જલદી ખવાઇ ' જાય છે, અને તેઓ ખરાખ તથા ભ્રયંકર રહેઠાણનાં દુઃખમાં છે; તેઓ વિચારમાં અપૂર્ણ છે તેથી તેઓ દુધ જેરવી શકતા નથી; તેઓની ખીકના ઉપાય નથી, અને જેઓ અશા ખાહેશથી અશા છે તેઓ પાસે વળી જીઠ્ઠા તથા ખાટા શખ્દો બોલે છે. "

- (૮) કુજ માટેની ખાહેશ વિષે, કુજની દોરતી, અને દેવાનાં શિક્ષણ આપનારાથી રે કુજને મળતા સંતાષ, આગળ વધવાની ગેરહાજરી જેને માટે તેઓ વિલાપ કરે છે તેથી પણ અહુરમજદનાં પ્રાણીઓનું દુ:ખ તે ચાલુ રાખે છે; વળી તે દુનિયામાં ઠગાઇથી ખાલે તેથી થતા ઘોટાળા; તેની સાથે ગબરાટ તથા ઝડપી મ્હાતનું તથા સર્વથી બયંકર દોજખી જંદગીનું જોડાણ. (૯) અશાઇને હરાવવામાં તેઓના તે પાપી શાગદાં 3 તથા દોરતા વિષે, અને વળી દુનિયાની વધુ મ્હાટી દીનદારીના નાશ કરવામાં તથા સેવટે રવાનને શુનાહગાર કરવામાં.
- (૧૦) સારાં રાજ કરતારા માણસ હાય તેની ક્રીર્તિ વિખેરાઈ જવા વિષે, અને યજ઼દાએ દુનિયાનાં પ્રાણીએતે સંતાષ આપવા; આ પણ તે કહે છે કેઃ છુરાં જેરના ખતાવતાર, તથા દુઃખતે તૈયાર કરતાર, જયાં તેઓ દુનિયામાં દરદ તથા દુઃખ ચાલુ કરશે, <sup>૪</sup> તેઓ છે કે જેઓ અશા લોકોને નખળાં કરતાર તથા ખરાબ કરતાર છે; તે અશા પાદશાહ છે જે તેઓતે મારે છે તથા સામે થાય છે, એટલે કે, જે. તેઓને શતાહથી દૂર રાખે છે, અતે પાતાની મરજી મુજબ તેઓ પર ક્રીતા લે છે; 'તે તે લોકાની, આ અહ્રમજ઼દ! આ તારી પાદશાહી છે, જેઓને તું સુખ આપે છે; તે કે જે રાસ્ત અને ગરીબ છંદગી શુજારે છે.

્ર (૧૧) સંપૂર્ણ શ્રેષ્ઠતા અશાઈ છે.

# બાબ ૪૫મા, વશ્ત્-માન્સર્ નસ્ક.

- (૧) તેવીસમી કર્ગર્દ, અહર્ધ મન્, <sup>૭</sup> અહર્ધ મન્ની બદંગી વિશે છે. "તે એક જે હું તને કહું છું, આ સ્પીતામાન્! તે એવાજ અવસ્તામાં સઘળા પવિત્ર બંદગીઓમાંની સર્વથી મહેડી છે; આ સર્વથી સરસ છે, કેમકે મેં આપેલી દરેક જાતની બંદગીઓમાં તે સર્વથી
  - ૧. સરખાવા ફા**ં ખાયન્દ**હૂ , "ચાવેલું," "ખવાયલું."
  - ર પસ્મેતામ્બર, " એક મીશેનવી," " ધર્મભાધ કરતાર".
  - 3. યસ્ત હા પર્કોમા કુ. ૮, લીં. ૪.
  - ડ. ચંમેજ હાના ક. ૯, લાં. ૧**.**
  - પ યસ્ત હા પરૂમા, કૃ. ૯, લીં. ૩.
  - ६ ચ્યેજ હાના કૃહ, લીં. ૪.
- ૭. પહેલવીમાં સ્પાઇ**રેમન્.** યસ્ત હા પઠમાં આપેલ! સ્પાઇર્યે**મા**ઇશ્યાેત્રી સ્પાયસ્તા બદગો.

વધુ અસરકારક છે. ૧ (૨) જે અર્ધ્ય મન્ની ખંદગી તેઓએ ભણવી જોઇએ જેઓ ક્ષયદાવાળા છે, અને જેઓ તે મ્હાટે સાફે બણવાયી, આ સ્પીતામાન ! મ્હાટા થાય છે. (૩) તે એક જણું જે છુરા મીતા છે, જે ખરાખ દીનવાળા છે, એ જ્રરયુરત ! પાતાની પેદાયશ્વમાં, એ સ્પીતામાન ! તે જમીનમાં દટાઈ જય છે; તે છુરા મીતા જમીનમાં દટાયલાંઓમાંતા ,એક છે, જેઓ દેવા છે જ્યાં તેઓનાં શારીરીક હાડપીંજરા બાંગી નાંખવામાં આવે છે. (૪) અને જેની મદદયી તેઓ શરીરને જ્રંદગી પાછી આપે છે તેઓથી મરણુ પામેલાંઓને ઉચે ગોઠવવામાં આવે છે, અને તેઓ શરીરવાળી જ્રંદગી ધરાવે છે એવી કે તેઓ મરી જતાં નથી. "

(૫) અશાઇની શ્રેષ્ઠતા સંપૂર્ણ છે.

#### બાબ ૪૬મા, બગ નસ્ક.

- (૧) દાદાર અહુરમજ્દ અને સધળા યજ્દાની ખુશાલી.
- (ર) ભગ તરકતી ર બાવીસ ક્ર્ગર્દમાંની પહેલી અહુનવધર્ <sup>3</sup> છે, ભગમાંની એક, અમેશરપંદ <sup>૪</sup> સિવાય, અને અમેશરપંદની અરજ પરથી દરેક પેદાયશની અગાઉ તેને અહુરમજ઼દે પેદા કરવા વિષે; તે શખ્દાની ખીલવણી, જે સર્વ જોનાર તથા હુશિયાર દીનની સર્વથી અ'દરની અને સમજવાળી બાબતા તથા સર્વથી સરસ ટાળાંવાળાં શરીર જેવા છે.
- (3) બીજોનાં આ બીજના પ ભાગા, અને બલી દીનના બીજા સઘળા શખ્દોની શરૂઆત અહુનવઈર્ના ભાગની વહેંચણી છે. (૪) અને અહુનવઈર્ના અહુનાવિર્ના અહુનાવિર્ના અહુન પહેલું નામ છે, જે પહેલાંના સંબંધમાં તેનું ખાસ નામ છે, જે તે દાદાર જે વળા અહુરમજદ છે તેની તરફથી મળે છે, અને આદમજાત તરફથી તેની લાયકાત દ. (૫) પહેલા દાદાર સાથે જે વિચાર હરિત ધરાવે છે તે શબ્દ, જે વધરો, તેની મરજી છે, તેની સાથે જોડાયલા છે, જે હયાતિની પહેલી હાલતના સંબંધનાં નામના બીજા બાગમાં છે; જેઓ ખાસ કારણ છે તેઓની તે ખાસ કરીને અસલ બીજી હાલત છે, જેઓ જાણે શારીરીક દેખાવ સાથે રહે છે, અને તે રીતે બીજાં નામ સાથે
  - ૧. મ્યાર્ધ્ય મન્ યજ઼દ મનની શાંતિ, આસાયશ તથા ખુશાલી આપે છે.
- ર. નસ્કેામાંનું ત્રીજાું તથા ગાયાના વિભાગનું ચાયું નસ્ક. ચ્પેમાં ગાયાની છુડી છુડી સરેઠ આવેલી છે, અને દરેક ઠાને માટે જીદી કર્ગઈ આપવામાં આવી છે. ચ્પે નસ્કની પહેલી ત્રણુ કર્ગઈ આપણને ઠજી પણ યસ્ત ઠા ૧૯–૨૧માં મળે છે.
  - 3. યથા-ચ્યહ્ન-વઇર્યા ખંદગીનું નામ
- ૪. કદાચ અહીં ચ્યહુરએ પેદા કરેલા પહેલા ચ્યમેરાસ્પંદ, વાહૂમત વિષે, અથવા સઘળા ચ્યમેરાસ્પંદા વિષે ઈશારા હાય
  - પ એંદલે અહુનવરની ખંદગીના.
- ધ. ખીજી પેદાયેશાની અગાઉ આ બંદગી માણુસાર્ગ્યે ભણી હતી ર્મ્યેલી માન્યતા છે. જુર્મ્યો યસ્ત હા ૧૯મા, ફ. ર−૫, ૧૭-૨૦.

- જોડાયલાં છે. ૧ (૬) તે પહેલાં નામનું ખુદા સાથનું જોડાષ્ણુ, જે માંધ્રની શરૂઆત છે, તે સાથે થવાનું હતું તે થયું છે, અને તે આ ખંદગીનું મૂળ છે; અને આખાં ભણતરમાંથી માંધ્રની એક જાતમાં તેના ભાગાની વહેંચણી; વળી તેનું નામ યથા- અન્દુ-વાઇર્થો છે; અને તે મીના જેનાથી તે ફેલાવવામાં આવે છે તે હાજતમંદ પ્રાણીઓમાં અને તે પવિત્ર હથિયારમાં સમાવેલાં ડહાપણુને લીધે પેદત્યશમાં, દીનની પીલસુપી છે; અને તે દીન પણુ અમેશરપંદની ર અરજ ઉપરથી પેદા કરવામાં આવી હતી; આ પણુ કે અમેશરપંદા બાલવામાં ડહાપણુવાળા છે, અને ડહાપણુથી તેઓ અમેશરપંદા છે 3.
- (૭) અને તેજ શબ્દોમાટે આ પણ કે તે શ્રેષ્ઠ શબ્દોવાળી તે ખંદગી છે, જે માલાયલી છે અને માલવામાં આવનાર છે; <sup>૪</sup> અને શબ્દોના મૂળના ઉચ્ચાર માટે કાંઈ અસ્પષ્ટતા નથી, પણ તે થાડા શબ્દોમાં સમાવેલી ખંદગીના એવા શબ્દોની કંડ્યુતાની જીદીજીદી ખાસીયતા વિષે છે. (૮) આ પણ કે આદમજાત અહુનવર મુજબ શીખવાયી, ભાયુવાથી તથા ચાલવાથી સ્વાનને દાજખથી બચાવે છે, અને શરીરને તેમાં હમેશાં ચાલુ રહેવાથી મરસ્થી બચાવે છે. પ
- (૯) આ પણ કે અહુનવરના પહેલા ભાગ, જેતું નામ ખગાન અહુનવર્ધર્ છે, જ્યારે, મ્હાેટેથી ભાગતાં એક જણ કાઈ ક્રિયામાં તે છૂટથી ભણે, ત્યારે તે જે ભલું કામ કરે છે તે ગાયાના સા પીલસુપી ભર્યા ક્રકરાઓ મ્હાેટેથી અને છૂટથી ભણવા ખરાબર છે; અને જ્યારે છૂટથી ભણતાં કાઈ તે ગાય ત્યારે તેવી ક્રિયા દસ ખરાબર છે. <sup>6</sup> (૧૦) આ પણ કે તેજ ભાગથી, જ્યારે કાઈ પહેલા છેડાનું સેવટ, જે સ્તાત-યરન છે, તે કાઈ નવા દરતર કરે તેને લાયકની ક્રિયા, કરે છે, તે દિવસે તેઓ તે ક્રિયા કરનારનાં રવાનને ઉંચાં ખહેલતમાં ત્રણ વખત પસાર કરે છે.
  - (૧૧) ખગાન અહુનવર્દર મ્ઢાટે સાદે ન બણવાનાં ભયંકર ગુનાહગારપણાં વિષે.
- (૧૨) અને આ પહ્યુ કે તેણે તે આહુરમજ઼દને તાએ થઇને બનાવ્યા છે, જેવી રીતે પહેલાં પ્રાણીએ કર્યું, જે પાતાનું શરીર, પાતાના પાદશાહને, અને ચેલા તરીકે દીનના દસ્તુરને આપે છે; આ સબબ સારૂ કે દુનિયામાં તેઓની પાદશાહી તથા સાહેખીની જરૂર છે. (૧૩) દાદાર આહુરમજ઼દ સવેથી મ્હાટા સાહેખ તથા ધણી છે; અને તેજ સબબથી જયારે તે યજ઼દાને તથા આહુરમજ઼દને લાયકનું કરવામાં આવે છે ત્યારે પહેલાં પ્રાણીએ પેદા કર્યું તેનું થાય છે.
- (૧૪) આ પણ કે તે માણુસોને પાતાનું શરીર શહેનશાહ, જેનું મૂળ અહુરમજૃદ પાતાનામાં રાખે છે, તેની નાકરીમાં રાખવા શીખવે છે; આ કારણુ સાર કે જ્યારે

૧. અથારતુશુ અષાત્ચિત્ હચા.

ર અંદર્ષ વાહુમનની.

૩٠ યસ્ત. હા વૈં૯ મા, ફ₊ ર∘−ર૩.

૪. યસ્ન ફા. ૧૯મા, ફ. ૨૪.

પ યસ્ત હા ૧૯મા, કુ ૨૫—૨૬.

યરન 64 ૧૯મા, ક્ર. ૬, ૭ મ્યને ૮.

અહુરમજ઼દ તેનું મૂળ પાતામાં રાખે છે, જો એક સારા પાદશાહ બનાવવામાં આવે, તા જેને એમ મ્હાેટાઇએ ચઢાવ્યા હાય તેને તે પાદશાહ તરીક રાખે છે, જ્યારે વળા અહુરમજ઼દને માટે હાડમંદ દુનિયા પેદા કરવા જરૂરનું હાય, અને જ્યારે પેદાયશને શીખવે છે ત્યારે.

- (૧૫) આ પણ કે વાલુમન્ના બદલા તે માણુસ ધરાવે છે જેનાથી જે ચીએ તેકીવાળી હોય તે દેખાડવામાં આવે છે, જે વળી નેકીવાળાં બણતરાં બાલે છે, અને જે વળી માણસાને ગુનાહથી દૂર રહેવાની સવધી સરસ રીત શાખવે છે. (૧૬) આ સખબને માટે, કારણ કે કાઇપણ તેકીના દેખાવ, ડહાપણથી બણતરા બાલવાં, અને ગુનાહથી દૂર રહેવું, એ જાણે કે સારાં લેકિમાં દુન્યના મહેમાનગીરી છે, મીનાઈ રીતે અમેશસ્પ દાતે લીધે, તેમાં વાલુમન્ સવધી સરસ રસ્તા દેખાડનાર હોવાથી; અને તેજ સબબને લીધે, જેનામાં તેવાજ ખાસ હુજર હાય તે વાલુમન્ સાથે તેવાંજ બલાં કામવાળા છે, અને તે સારાં કામાને લાયક હોવાથી તેવાંજ બદલા થાય છે.
- (૧૭) અને આ પણ કે જે માણુસ તે કામા કરે છે તેનાથી અહુરમજ઼દને રાજ્ય આપવામાં આવે છે, આ તદ્દ્ મજ઼દા તવા પ્રશાસમાથી ૧ જાહેર થાય છે; અને તેના પહલવી તરજ઼મા આ મુજબ છે: " આ અહુરમજ઼દ! તે તારી આ પાદશાહી છે, જેનાથી જે માણુસ ઇન્સારી જઃદગીવાળા, ગરીબ, તથા દારતીવાળા હાય તેનાથી મુક્તિ મળે છે." (૧૮) આ સબબને લીધે ર કે નાશ કરનારથી દુનિયાનાં ગરીબ પ્રાણાઓના વધુ ખાસ બચાવ સાફ અહુરમજ઼દે દુનિયામાં ખાસ પાદશાહી પેદા કરી નથી, પણ તે માણુસ. જેનાં રાજ્યનું જોર ગરીબાના બચાવ સાફ છે, જે અહુરમજ઼દની ખાહેશ છે, તેના રાજ્યનાં કાયુના સબબ સાફ અહુરમજ઼દને પાદશાહી આપવામાં આવી છે.
- (૧૯) આ પણ કે દુશ્મનથી ખયાવ થવાથી તેનાં ગરીખ લોકોને મદદ મળે છે, જે લોકોને ખયાવ સ્પીતામાન્ની ફેારતીને લીધે થાય છે; પ્રાણીઓનું સંકટ દીનને ટેકા આપવાથી દીનને વધારા થાય તે છે, અને સ્પીતામાન્ના ફેારત દીનને ટેકા આપનારાઓના મદદગાર થાય છે. (૨૦) પ્રાણીઓના નાશ કરનારનું બહારથી દાખલ થવા વિષે; <sup>3</sup> અને તેને લીધે સ્પેન્તા મહન્યુ, એટલે લલા મીનાની લાચારી.
- (૨૧) તે ત્રણ ધારણ જે ભલા વિચાર, ભલા શખ્દા, તથા ભલાં કામા છે તેયા અહુરમજ઼દની દીનના આ શ્રખ્દાનાં જોડાણુ વિષે; અને ચાર વર્ગાથી જે દરતુરી, લડવૈયાપણું, ખેતી, અને હુન્નર છે; અને પાંચ સરદારીથી, જે ધરની, ગામની, ટાળાની, પ્રાંતની, અને સવૈથી મ્હાેટી જ઼રયુશ્ત્રપણાંની સરદારી છે; જ અને એક ભલા પાદશાહની ઉદારતાના એકજ ચુકાદા વિષે.

#### (૨૨) અશાઈ સર્વાત્તમ શ્રેષ્ટતા છે.

૧. યરન હા પરમા, કૃ. ૯.

ર. રવાનના છૂટકારા આ સબબથા મળે છે કે.

૩. યરત હા ૧૯મા, કુ. ૩૯.

**૪. ્રેમેજ હાના ક્. ૪૪**—૫૫.

# આખ ૪૬મા, ફ. ૧૫–૨૨; આખ ૪૭મા, ફ. ૧—૫; આખ ૪૮મા, ફ. ૧–૪. ઼૩૧ બાબ ૪૭મા. બગ નસ્ક.

- (૧) બીજી ક્ર્ગર્દ ભગાનની અષેમ્ ૧ છે; જે દરેક જાલુ બીજા કાઇને જે કાંઈ તેને માટે કીંમતી હાય તે બર્લ છે તેને સર્વથી સરસ સુખ બક્ષવામાં આવે છે; ર આ મળળ માટે કે તે અધેમ્ની શ્રેષ્ઠ બેટને લીધે ત્યાં ઘણી કાયદાવાળી બેટ આખી ઊબી થાય છે, અને એક કાયદાવાળી બેટ લાયકને બક્ષેલી થાય છે. (૨) અને આમ પણ કે, દરેક સવાબવાળાં કામના બદલો તેનાથી તે માલુસને આપવામાં આવે છે જે આદમ-જાતને શીખવે છે અને ઉદ્યાગમાં રાખે છે, કારણ કે જેમ તેનાં સઘલાં સવાબનાં કામોનું તે કાર્ય છે, જે કાઈ આદમજાતને ઉદ્યાગ શીખવે છે અને ઉદ્યાગમાં રાખે છે, તેમ ઉદ્યાગથી સવાબનાં કામોનો બદલો જે આદમજાત પોતાના કરી શકે તે તેનાથી એટલે અપેમ્થી પોતાના કરે છે. (૩) અને આ પણ કે દરેક સવાબનાં કામને તે વધારા આપે છે.
- (૪) જે સવાયનાં કામાથી માહીતગાર હોય, તથા તેને માટે ખાહેશમંદ છે, તે તેથી બહેલા લોકોનો છુટકા કરનાર થાય છે; જે કાઈ નેક પણાંથી સત્તા ધરાવે છે તે સવાયનાં કામા કરનારાઓને યદલે આપવામાં સર્વથી સરસ છે; અને જે કાઈ, વળી, સાચા ચુકાદા કરી શકે તથા સજ જાહેર કરે, તે ગુનાહગાર માટે સજ કરવાને અને તેનાં સારાં કામાની ગેરહાજરીને લીધે તેને અધકારમાં ઢકેલી દેવા માટે સર્વથી શ્રેષ્ટ છે; અને જે કાઈ, વળી, મધ્યમપહ્યું અને ડહાપહ્યુ વાપરે છે તે દુનિયાની સારી પાદશાહી માટે સર્વથી શ્રેષ્ટ છે.
  - (પ) અશાઈની ઉત્તમતા સર્વથી સરસ છે.

### બાબ ૪૮મા, બગ નસ્ક્.

- (૧) ત્રીજી કર્ગર્દ ભાગ નરકની ચેંધે—હાતામ <sup>૪</sup> છે; જાલુવું કે અહીં તેનાથી અહુરમજ઼દની પરસ્તેશ શાખવવામાં આવે છે, જે અહુરમજ઼દની કાયદા છે, એટલે કે તેના કાયદા પ્રમાણીક છે. <sup>૫</sup> (૨) અને આ પણું કે તેથી અહુરમજ઼દની પરસ્તેશ થાય છે, જેની ખાહેશ જીવતાં માણસાની સારી જીંદગી સાર છે. (૩) આ પણું કે તેથી અશા નર તથા નારીઓની વખાણુ થાય છે, જેની નીયાએશ અમેશરપંદા સાર છે. <sup>૬</sup> (૪) અને જેઓની તાજેશ ગુનાહ માટે છે; તેઓની પાતાની તરફથી અહુરમજ઼દ માટે સલળા સંતાય એવા છે; અને તેથી તે અહુરમજ઼દની ખુશાલી ગણાય છે.
- ૧. અહીં ચ્મેને માટે પહલવીમાં આવેતા સાધારણ રાળ્દ, **યશરાયીહ** વાપર્યો છે. **અહેમ**ની બંદગીત્રી વપ્તાણ સારૂ જીચ્બા, અવસ્તા યસ્ત હા રબ્બા
  - ર. પહેલવી યસ્ત હા ર૦મા, ફ. ૧.
  - 3. જામ્મા મોજ હાના કુ. ર.
  - ૪. સરખાવા મેંધે હાતામ વિષે અવસ્તાનું લખાણ, યસ્ત હા ઢામા
  - પ. યસ્ન હા રે૧મા, કુ. ૧.
  - ५. स्पेलू हाने। इ. २, ३.

- (પ) અને અહીં કાઈ ત્રણ હઠીકતો જણાવે છે જેમાં આહરમજદની પરસ્તેશની સંઘળો રીતા સમાવવામાં આવી છે. (૬) એક જયારે આદમજાતના કાયદા નેકીમર્યો હાય ત્યારે છે, કારણ કે તેની હદ વિચારની નેકીથી છે; આ તે છે કે જે પાતે આદુરમજદની પરસ્તેશ તથા નીયાએશ્ ગણાય છે. (૭) એક જયારે તે આદમજાતને જંદગીની ખાહેશ શીખવે છે ત્યારે છે; અને તેના કાયદેસર ચુકાદા આદમજાતના ખચાવ, અને ખારાક અને બીજી મદદ તથા ખુશાલી સાર છે; તે આદમજાતના દરેક હાડમંદ પેદાયશના દાસ્ત છે, એવી રીતે ચાલ્યા છે કે જેથી માણસાનું પુલ સાથનું જોડાણ તેણે પેદા કર્યું છે, જે અહુરમજદની પરસ્તેશ તથા ખુશાલી ગણાય છે. (૮) એક જયારે તેઓ અમેશસ્પંદાની નીયાએશ કરે ત્યારે થાય છે, જે તેઓને દરેકને જીદા જીદા, તેઓનાં દુનિયાને તેથી સુધારવાનાં, તથા રસ્તા દેખાડવાનાં કામમાં અમેશસ્પંદાને જેર આપવા માટે છે; કારણ કે તેઓની નીયાએશ કરવી એ હીને જાહેર કર્યું છે; આ જહેર થયું છે કે તે કિયા ચીન્વદ્ પુલપર પહોંચે અને અહુરમજદની પરસ્તેશ તથા ખુશાલી સાર જેડાઈ જાય, તે કિયાથી અમેશસ્પંદને જેર મળે છે અને એક ચીજ આ છે કે આમેશસ્પંદનાં જેરથી આદમજાત આગળ વધે છે.
  - (૯) અશોઈ ઉત્તમ ન્યામત છે.

### **બાબ ૪૯માે, બગ નસ્ક્**.

- (૧) દાદાર અહુરમજ્દની ખુશાલી, અને ખુરા મીનાને ધિકકારની ભેટ.
- (ર) ચાયા ક્રગિર્દ ભાગતા **યાનીમ્-મના** ૧ જ઼રશુશ્ત્રના વખાણ વિષે છે, એટલે કે તેની જડજ તરીકની પદવી, અને તેનું આશિર્વાદ માંગવું, તથા જવાબમાં બાલવું એવાં હતાં કે જેવાં માંશ્રોમાં જહેર કર્યા છે. (૩) આ પણ કે તેની કાયદેસર સતા આશિર્વાદની અગાઉ હસ્તિ ધરાવતી હતી; એટલે કે આ એક સુકાદા પાતામાટે તેનાથી જાહેર થયા છે કે તેનું પાતાનું શરીર નેકાથી પહેલાં લાયક બનાવે છે અને પછી તે તેકા માંગે છે.
- (૪) આ પણ કે તે મૂળ તથા સેવટ અહુરમજ઼દને આપે છે, જે અહુરમજ઼દથી છે એમ માને છે, કારણ કે જીદા જીદા ફાયદાઓ તથા ખુશાલીઓનાં મૂળ તથા સેવટ ખુદ ખુશાલીમાટે જરૂરનાં છે કેમકે ખુશાલી દરેક સુખનું સેવટ છે તેનું કે જેની ખુશાલીએ અહુરમજ઼દને ઇંજાયલી બેટ ર આપી હોય, તેથી, તેના ચુકાદા આ છે કે જેની ખુશાલી તે ચીજ જે અહુરમજ઼દની મરજ છે તેથી ઉભી થાય છે, તેનાં મૂળ તથા સેવટ અહુરમજ઼દને અપં શુ કરે છે. (૫) આ પણ કે કાયદેસર ખુશાલી આપનારાઓનું સવાળનું કામ જે કાઈ સાચાં માનનું કામ કરે છે તેનાથી ખુશાલી તથા પાતાની કરવાનું કામ છે; આ કારણને માટે પણ કે ખરાં માનથી જે કાઈ ખીજાને કાયદેસર ખુશાલી

૧٠ હાલના યસ્ત હા ૨૮મા મહુનવર્ધતિ ગાથાના પહેલાં મૂકેલા સ્માશિર્વાદના રાખ્દા કુ. ૧.માં ભાવેલા છે. જામ્મા મારાં વાલ્યુમ ૧૭માના ખાબ ૨૭મા

ર. મ્યઊસ્તાેક્રીદ્, અવર્વે ઉસે. ક્રિ.(તે, વ્યર્દા વિરાક્, બાબ ૧૩મા, મ્યઊસ્તાેક્રીદ્, મીતાેઈ યજદતે સ્માપવાની ઇંજાયલી ભેઠ

આપનારા છે તેનું કારણુ તેનાં માનથી બીજાને ખુશાલ કરવાનું છે; અને જ્યારે આમ તે માજુસાની ખુશાલી માટે કાયદેસર ખુશાલી આપનારાએનું સવાભનું કામ તેઓથી ખુશાલી આપનારૂં અને પાતાનું કરી લેવાનું થાય <sup>9</sup> છે. (૬) આ પણ કે વાહૂમન નું કૃઢાપણ તેનાથી વધે છે જે લલાં મનથી એક બ'દગી ખાલે છે; આ સબબ સારૂ કે વાહૂમનનુ કહાપણ તથા તેના વધારા ઘણા ખરા તે પવિત્ર શબ્દોથી છે.

- (૭) આ પણ કે ઢારાની પુષ્કળતા તથા સંતાષ જે કાઈ તેના કેળજામાંના ઢારાને ખરાબર રાખે છે તે શાખવે છે; અને આ સબબને માટે કે આમ જે તેના કળજામાંનાં ઢારાને ખરાબર રાખે તેનાં ટાળાંને લીધે, તેનાથી તે તેના કાયદા અને સંતાય મેળવે છે; અને બીજાઓ જે તે કાયદા જોય તે બીજાઓને શીખગ્યા તે કે જે પાતાના કાયદા તથા સંતાય સાફ ઢારાને બરાબર રાખવા વિષે જેટલાં શીખવે તેટલાં.
- (૮) આ પણ કે તે કાયદા લાયક લાકાના અપાયલા હાવાને લીધે જે કાઈ પાતાના કાયદાને યજદાના કળજા માટે રાખે તેને શાખવવામાં આવે છે; અને આ સળબ સાર કે તે પાતાના કાયદાને તેને યજદાના કાયદા સાર: રાખવાને માટે લાયક લાકાને આપે છે, અને બીજાઓ તેથી શાખે છે. (૯) આ પણ કે બજે દુનિયામાં સુખ આપવાનું તેને શાખવવામાં આવે છે કે જે એક શરીર તથા જંદગી ધરાવતા લાયક માણસને કાયદા આપનાર તરક ઉદાર તથા લાયક છે; અને આ સળબ સાર કે બજે હાડમંદ તથા મીનાઈ દુનિયા તેની છે; અને તેની હાડમંદ હયાતિ આ જંદગીમાં છે અને તેની મીનાઈ હયાતિ તે જંદગીમાં છે જેમાંથી કાયદા આપવાની કિંમત આવી પહોંચે છે. (૧૦) આ પણ કે જે અશા લોકોને માન આપે છે તેનાથી આ પણ શાખવવામાં આવે છે કે યજદા તેઓની મરજી બજાવનારને ખુશ કરે છે; અને આ કારણ માટે કે જે યજદા તરક સાર્ફ માન દેખાંડ છે તેનાથી તેની સારી પિછાણ તેઓના જવાબ થાય છે, અને તેને માટે યજદાની બેટ નક્કી છે.
- (૧૧) આ પણું કે જે પહેલા હતા તેણે વળા આદમજાતને આ પણુ શીખવ્યું છે કે યજદાતી ભેટ માંગનારાઓ ર હુકમ આપવા લાયક સત્તાથી યજદાતે ખુશ કરે છે; વળી આ સખબ સાર કે એક યજદની મહેમાનગીરી દીનનાં કરમાનથી આપેલી દુનિયામાંની તે સિવાયની નેકી છે, અને યજદા તરફની છુટાપણાંના રસ્તાની ભેટ વળી માનીતાં લોકાના સંતાવથી થાય છે; અને માણસો તેથી શક વગરનાં થાય છે, અને યજદામાં વધુ માને છે. (૧૨) અને આ પણું કે તેનાં રવાનને ઉંચાં બહેરતમાં જગામળે છે અથવા મળશે, જેનાથી જે કાઈ યજદાની તથા અશા લાકાની વખાણ કરે તેને કાંઈ આપવામાં આવે છે તેનાથી; અને આ કારણુ સાર કે વળી દાલતનાં સાધન સાથે ઉદારતાથી અને બહેરતના રસ્તા માટેની બીજ ભેટા જાહેર છે; અને જે કાંઈ યજદાને તથા અશા લોકાને આપવામાં આવે છે તે શ્રેષ્ઠ ઉદારતા છે. (૧૩) આ પણ કે માનની જરૂર વાળાનું માન તે રાખે છે જે અશા લોકાને પવિત્ર દીનના શબ્દા શીખતે છે; અને આ કારણુ સારૂ કે જે દીનના ભલા શિક્ષક છે તે યજદાના તથા અશા લોકાનાં માન, અને કાયદા, તથા ખુશાલી સારૂ તે કામમાં લે.

૧. સરખાવા યસ્ત હા ૨૮મા, કૃ. પ, લીં. ૩.

ર. જાું માં માને જ હાના ક્રે ૪, લીં. ૧.

(૧૪) આ પણ કે અહુરમજ઼દની દીનથી ૧ જે દ્રાન મળે છે તે જે વાહુમન્તે ચાહે છે તેણે જાહેર કર્યું છે; અને આ કારણ સારૂ કે ખરૂં દ્રાન પવિત્ર હહાપણની ચુંટણીથી છે, અને અરા લેકિના સર્વથી વધુ હૃશિયાર ચુંટણીવાળાને પહોંચવાથી મનમાં મીતાઈ સાહેખને, જે રાસ્તી મનની અંદર મીતાઈ સાહેખને માટે રસ્તા તૈયાર કરે તેનાથી, જે રાસ્તી વાહુમન્ને મનમાં રાખવાથી તેમાં પેદા થાય છે. (૧૫) આ પણ કે તે અરાઈ તે શીખવે છે ર જે પાતાનું મન હમેશાં અરાઇમાંજ રાખે છે; અને આ કારણ સાંરૂ કે, તેનું મન તેમાંની તેની કાેરોશમાં ક્તેહ પામે છે, અને તે કાેરોશાથી કત્તેહ મેળવે છે. (૧૬) આ પણ કે અહુરમજ઼દના સંખંધની ચીજોનાં આગળ વધવા માટે જે હુકમ આપે છે તે આદમજાતને આ પણ શીખવે છે જેથી કાેઇ અહુરમજ઼દનું તખ્ત જોય; અને આ કારણ સારૂ કે દુનિયામાં અહુરમજ઼દની મરજીનાં સંપૂર્ણ આગળ વધવાયી તે તખ્ત જોઈ શકાય છે; અને જે કાેઈ અહુરમજ઼દની મરજી તેની થાય છે; તે ચીજોના આગળ વધવા વિષે હુકમ આપે છે, દુનિયામાં અહુરમજ઼દની મરજી તેની થાય છે; તે ચીજોનો આગળ વધતો ભાગ લેાંકાને વળી સંપૂર્ણતાના પાયાથી દેખાડવામાં આવે છે, તે માણસની નજરમાં અહૃરમજ઼દનું તખ્ત થાય છે.

(૧૭) આ પણ કે જે કાઈ અહરમજ઼દને પાતાનામાં મહેમાન રાખે છે <sup>3</sup> તેનાથી જે બાયતા ફકત દરતુરથીજ સમજાય તેવી પણુ આદમજાતને શીખવાય છે; આ કારણુ સાર કે જે કાંઈ દરતુરથી શીખવાય તેજ ઘણાંખરાં શિક્ષણુ તથા જ્ઞાન છે. અને જે કાંઈ પાતાનામાં અહુરમજ઼દને મહેમાન રાખે છે, તે પછી એક મીતાઈ સરદાર માંગે છે, જે તેનાં શિક્ષણુ સાર કીર્તિવાળા અને વખણાયલા થાય છે, અને આદમજાત તેનાથી શીખે છે. (૧૮) આ પણુ કે એક બલા શખ્સ, જે એક બલા પાદશાહના શાર્ચ એક બલા માણસાલી આપનારા હાય, તે જે બલા પાદશાહ હાય તેના કાયદા સાર કે એક બલા માણસ લાવે; અને આ કારણુ સાર કે, તેને જે કાયદા થાય તેમાં એક બલા માણસ બીજાં બલાં લાકાને સામેલ કરે છે, અને તેનાં સારાં ચારીત્ર, સ્વભાવ, તથા માજાજ તેને લીધે છે; પણુ જયારે પાદશાહનાં માન તથા ખુશાલીથી પાદશાહ આગળ પાતાને લાવવાનું થાય ત્યારે તે કાયદા સારૂ તેનાથી બીજાં લાકાને પણ આગળ લાવવાં. (૧૯) આ પણુ કે જે કાઈ પ્રમાણીકપણે બલાં કામોના જયાં એકઠા કરશે, તેના પાતાનાંને માટે આયાદીના રસ્તા પ ખુલ્લો થશે, વળી આ કારણુ સારૂ કે આગળથી ન જણાય એવા વખ્તથી બેદાના ચુંટણી કરનારના પ્રમાણીક તથા નેક જયાં આપવામાં આવે છે, અને જયારે એમ હોય ત્યારે તે યજદાના ખજનનથી થાય છે.

૧. જુ-મા યસ્ત હા ૨૮ મા, કૃ. ૪, લીં. ૨.

ર. વ્યેમેજ હાના ક્ર. ૪, લીં. ૩. સરખાવા યસ્ત હા ર૮મા, ક્ર. ૫.

૩. યસ્ત<sup>હ</sup>હા સ્∠મા, ફ. ધ, વાેહુ ગઈ**દી મનં**ધા∙

૪. એજ હાના કૃષ્ણ લીં ર

ય. એજ હાના કુ. લીં. ૧.

- (ર•) આ પણ કે જે અમેમેશસ્પંદા માટે કાયદાવાળાં કામા કરે છે તેનાથી ભેગી દનિયાની વિશ્તારપની પાદશાહી <sup>૧</sup> માટે જે લાયક હોય તેની ભેટ માંગવામાં આવે છે; અને આ કારણ સારૂં કે અમેશરપંદા સારૂ કીધેલું સારૂ કામ પાતાને માટે માંગવાથી ભેગી પેદાયશના કાયટા થઇને બલા અને નેક પાદશાહની સધળી બલી પેદાયશ્વના સર્વથી શ્રેષ્ઠ ફાયદા થાય છે. (૨૧) આ પણ કે જે અમેશ્વરપંદાતા વખાણનાર ∙છે તેનાથી બલી **દી**નની વખાણ થાય છે; અને આ કારણ સારૂ કે <mark>બલી દીન અ</mark>મેશરપંટાની વખાણ છે, અને અમેશસ્પંદાની વખાણ બલી દીન છે. (૨૨) આ પણ કે જે માણસ યજદાતે ભેટા આપશે તેનાથી યજદાની દીન આગળ વધે છે. અને આ **કાર**ણ સાર્ક કે યજદાને ભેટ આપવી એ દીનને ટેકા આપનારાએને જેનર આપે છે; અને દીનને ટેકા આપનારાઓથી દીન આગળ વધે છે.
- (૨૩) આ પણ કે જે કાેઇ સવાયનાં કામા કરવા માટે આદમજાતને એકદમ અ<sup>ા</sup>ત્ર**ર** ખનાવશે તેને આદમજાત માટેના કરેલાં તે સારાં કામ સારૂ વળા ઉદા**ર** *પ*દલો મળે છે; અને આ કારણ સારૂ કે સવાળનાં કામાનાં મૂળના આપનાર તેનાં સેવટના પણ આપનાર છે. (૨૪) આ પણ કે જે કાઈ પ્રમાણીક ખાહેશના મદદગાર છે, અને વળા પ્રમાણીક કામથી પાણીઓને ખારાક મળે છે, અને જેની દાલત તેકીના કામાથી એકઠી થઈ છે, તે અબણીત લાેકાથી વધુ વખણાય છે; અને આ કારણ સારૂ કે જે કાઈ તેક ખાઢેશવાળાં લાકાતા મદદગાર છે તે દુનિયામાં પ્રમાણીકપણું વધારે છે; અને જેના જયા તેકાથી થાય છે તે દુનિયાને મ્હાેટી કરનાર થાય છે. (૨૫) આ પણ કે જે કાયદા વગરના છે તેને જે મદદ કરે છે તે ભિક્ષુકને તેઓ માટે જે જરૂરનું હાય તે તેઓને આપવાનું શીખવે છે. (૨૬) જે કાયદા વગરના છે તેને આ મદદ કરવું છે જેવી રીતે કાઇએ એક પ્રાંત, એક જીલ્લા, એક દેશ, અથવા એક કુટુંખને મદદ કરવી જોઇએ અને એક જાણે વિશ્તારયના કુટુંર્યનાં લોકાનાં કુટુંથી રહેડાણને, તેઓના કીલ્લાને તથા ગઢને, અને ખેડુતનાં રહેઠાણને જાળવવું જોઇએ; એક જેણે ખરાબ રસ્તાને દરસ્ત કરવા જોઇએ, નદીઓ ની ઉપર પુલા બાંધવા જોઈએ, નદીનાં, અથવા નેહેરનાં, <sup>ર</sup> અથવા નાળાંનાં પાણીતે રસ્તા આપવા જોઇએ. અતે વેરાન જગાઓને વસ્તીવાળી કરવી જોઇએ. અને દુનિયામાંનાં લાકાની હમેશની સગવડ તથા કાયટા થાય એવી ચીજો કરવી જોઇએ. (૨૭) અને જે કાઈ એવી ચીજો કરે તેને પાછળથી જનમનારા મદદ કરશે, અને આદમજાત માટે જરૂરની સર્વથી વધુ ફાયદાવાળા ચીજ કરવાનું, અને વળા ખીજાંએ! માટે એવીજ ચીજો કરવાનું શીખવે છે.
  - (૨૮) આ પણ કે મીતાઇપણં તે છે, જે ડહાપણવાળા માટે ડહાપણ છે; એટલે કે, જેનું જાતી ડહાપણ 3 સારૂં હાય તેને મેળવેલું ડહાપણ 8 શીખવે છે; વળા આ કારણ સારૂ કે મીતા ક શક્તિ, જેવી તેની પાસે આવી હોય તેવી, અને જે મેળવેલું ડહાપણ છે તે, અહુરમજદનાં પ્રાણીએ માટે છે. અને કુદરતી ડહાપણ તેને ખીલવવા આપેલું છે. અને અહરમજદ તેથી ખુશા થાય છે.

યસ્ત હા ૨૮ મા, કુ. ૭, લીં. ૩.

ર. અવ° કત, કા° કત્, "જમીનની નીચેની નેહેર." ૩. અવ° આરના—પ્રત્, "જતી ડહાપણ." ૪. અવ° **ગમોયો-અતો-પ્રત્**, " મેળવેલું ડહાપણ."

(૨૯) હાડમંદ હરિત જે હતી, અને દુન્યવી હરિત, તથા બવિષ્યમાં થનારી હાડમંદ હયાતીનાં વ આગળ વધવાના ડુંકા અહેવાલ; હાડમંદ હયાતી જે હતી અને જે છે તેને માટે આ પણ છે; મુળના વિચારની શરૂઆત વિષે, અને સારી તથા ખુરી હયાતીઓનું ક્ષયદામંદ પેદા થતું, બલાંની બલાઈ, તથા ખુરાંની ખુરાઈ; અને હાડમંદ હયાતી જે વચમાની છે તેનાં આગળ વધવા વિષે, સારાં કામા અસરકારક કરવાં, અશાઈ, તથા ખદલા મેળવવા; અને ગુનાહ કરવાં, ગુનાહગારપણું, તથા સજનું દુ:ખ; અને જે સેવટની થશે તે હાડમંદ હયાતી વિષે; જે માણુસ સવધી વધુ બલા છે, અને જે સવ બલાં લાકાનાં મુળ જેવા છે તેની ડહાપણ સાથની પદશાહી ત્યારે થશે; ખદી ઉપર બલાઇની ક્ત્તેહ, બલાઇની પાદશાહી થશે, બદીની પાદશાહી નાખુદ થશે, અને બલાં પ્રાણીઓ ગોપ્ખી હાલતમાં સજીવન થશે.

(૩૦) અશાઇની શ્રેષ્ઠતા સંપૂર્ણ છે.

### બાબ **પ**૦માે, બગ નસ્ક્.

(૧) પાંચમી કુગ<sup>જ</sup>દ<sup>°</sup>, **ખરમઇખ્યા,** <sup>૨</sup> કાઈ પાતાના ક્રેયજામાંનાં ઢાેરાને અસ<mark>ય</mark>ર રાખે તેની ગેરહાજરી માટેની ગેલશ-અલવેન્તે 3 કરેલી કરીયાદ વિષે છે; આ કારણ માટે પણ કે તેનાથી ઢારા વધે છે. અને તે વધારામાટેની ઈચ્છા તથા ખાહેશથી ખીજાએ। તેના દાખલા મુજબ ચાલે તથા ઢાેરાેને ખરાખર રાખે; પણ ગેઊશ્-અભવેનની ક્રીયાદ મા છે કે તે માણસ હસ્તિ ધરાવતા નથી. (ર) આ પણ કે જે યજદાના સંબ ધની ચીજોના આગળ વધવા વિષેના હુકમા આપે છે તેનાથી ઢારાની સંભાળ લેવાય છે, અતે તેતું રવાન યજદાપાસે જાય છે; અને આ કારણ માટે કે યજદાના સંબંધની ચીજો સ્યાગળ વધારવાનાં કામમાં અને વળી રવાનના છાટકારા માટે ઢાેરાની સંભાળ **જ**રૂરની ચીજ છે. (૩) આ પણ કે એક સરદાર <sup>૪</sup> જે ઢાેરાે ઉપર સત્તા રાખે છે તેની સાથે જે ઢારાતે રાખે છે તે ઢારાતે પેદા કરનારતા ફાસ્ત જેવા છે, તેને ઢારાની સંભાળ વિષે શીખવે છે. તે એટલે કે ઢારાના સરદાર, જે ઢારાના ખારાક, રક્ષણ તથા વધારામાં શીખેલા છે; અને આ કારણ સારૂ કે જ્યારે તેને ઢારાને એક કાયદેસર માણસની સાર્થે રાખવામાં આવે છે, જે ખારાક આપનાર તથા રક્ષણ કરનાર છે, અને જે ઢારાના વધારા કરે છે; વળા તે પાષીત પશુચ્યાની પાષ્ણ કરનાર તરફની, રક્ષણ લેનારાઓની રક્ષણ કરનાર તરફની, અને વધારા થનારાઓની વધારા કરનાર તરફની દાસ્તી તેનાથી દેખાડવામાં આવે છે; અતે દાદારની પેદાયશ્ચ માટેની પ્યારથી મતલબ પાષણ લેનારાએન માટેની પાપણ કરનારની, તથા રક્ષણ લેનારાચ્યા માટેની રક્ષણ કરનારની, તથા વધારા યનારાઓની વધારા કરનાર તરકની છે.

૧. વ્યેટલે આગળ થઈ ગયલી, હાલની, તથા ભવિષ્યની હયાતી, જુવ્યો યસ્ત હા ૨૮મા, ફ. ૧૧, લીં. ૧, ૨, ૩.

ર જુ<sup>ર્ચમા</sup> બાબ પમા, તાટ ૧ લી અહીં આ શબ્દ **પ્રમાર્ધખ્યા** લખાયેલા છે.

૩. જા<sup>ંચ્</sup>મા અવસ્તા <sup>ં</sup>અને પ<u>ક</u>લવી યસ્ત હા રહેમા, ફ. ૧.

૪. અંમેજ હાના કૃ. ર.

- (૪) અને આ પણ કે જે કાઈ ઢારાને પ્રમાણીક હતુ સાથે રાખે છે તે તેઓને યજુરાને અર્પણ કરે છે; અને આ કારણ માટે કે જ્યારે તેઓને પ્રમાણીક હતુથી રાખવામાં આવે છે, ત્યારે તે યજુરાની મરજી ખર લાવે છે, અને જ્યારે યજુરાની મરજી ભર લાવવામાં આવે છે. (૫) આ પણ કે જે કાઈ ઢારામાં નરાને લાયક વખતે દાખલ કરશે તેને મણ ઢારાપર કેમ દેખરેખ રાખવી તે શીખવે છે; આ કારણ સારૂ કે ઢારાના વધારા માટે નરાને દાખલ કરવા એ અગત્યનું કામ છે, અને તે કે જે વધારનારા છે તેને પણ ઢારાપર દેખરેખ રાખવાનું શીખવે છે. (૬) આ પણ કે જે કાઈ ઢારાને તે પુરશું વધે નહીં ત્યા સુધી કતલ કરતા નથી, તેને ઢારા માટે ધાસ ચારા એકઠા કરવાનું પણ શીખવે છે; અને આ કારણ માટે કે ઢારાના વધારાની ભેટથી આદમજાતને ફાયદા થય છે, અને તે આદમજાતના તે ફાયદાના પ્યારને લીધે તેઓ ઢારાના વધારામાં પુરતી સંભાળ લે છે, અને તેઓ માટે કારાર પુરે: પાડે છે.
- (૭) આ પણ કે તે હયાત લાકામાં સર્વીથી વધુ જોરાવર છે: એટલે કે તેનું જેર સર્વથી વધુ અસરકારક છે, જેની હીલચાલ તેના પાતાનાં માટે છે, જેથી તેને જે આપવાની જરૂર છે તે તેને આપે છે; અને આ કારણ સાર કે પાતાનાં હાજતમંદ લોકા તરકની જરૂરી ઉદારતા દીનના વિચારાથી ઊભી થાય છે, અને દીનનં વિચારવંતપાણું શરીરમાંથી લાબ, તથા માહ, તથા ગુરસા, તથા શરમ, તથા અદેખાઈ અને બીજા દર્શશા કાઢી નાંખવાથી 9 વધ છે: અતે એક માણસ જે પાતાનાં શરીરમાંથી દર્શણા દર કરે છે તે અસરકારક જોરવાળા થાય છે. (૮) અને આ પણ કે નમરકાર કરવા માટે, પરસ્તેશ માટે તથા સવાબનાં કામા ખર લાવવા માટે તે માસસ સર્વથી વધુ જોરવાળા છે, જે દસ્તર માટે ટ્રાલત ધરાવે છે. જે દસ્તર તેજ મુજબ ખરા ચુકાદા તથા હુકમનામાં કાર્યદા મુજબ આપે છે, અને જે અશા લોકા તરફ તેજ પ્રમાણે નમનતાઈ દેખાડે છે અને તેઓને માન આપે છે: અને આ કારણ માટે કે આદમજાતમાંના ધણાંક લોકોની દાલત શરીરની ઈચ્છા તથા મના પૂરી પાડવા માટે છે. તેઓની ઈચ્છાએ જે તરફ જતી હોય તેવા ચુકાદાઓ તથા હુકમનામાં મેળવવા માટે, અને ખીજાઓ માટે જેઓ વળી જ્યારે તેઓની વાસનાએ ખરાબ હાય ત્યારે પણ તેએ તરફ નમનતાઈ તથા માન દેખાંડે છે: અતે જે કાઈ નમસ્કાર માટે તથા દીનનાં ડ**ઢાપ**ણ સાથે જોડાવા માટે દીનના દસ્તર તરફથી દાલત લાવે છે, અને જે રાસ્ત ચુકાદાઓ તથા હુકમનામાં આપે છે, અને જે અશા લાકા તરક નમનતાઈ તથા માન દેખાડે છે તે પાતાની ખરાળ વાસનાઓને ભાજીએ મૂકે છે; અને જે તે વાસનાએ ા બાજીએ મૂકવાથી મજસત અને સર્વથી વધ જોરાવર માણસ થાય છે.
- (૯) આ પણ કે જે માણુસ જે લોકો સાચાં અને ગરજવંત હોય તેઓના જૈવાં મેહનતુ લોકોના ખદલા વધારે છે તેનાથી, દરેક જણુને તેઓનાં પાતાનાં લાયક કામ પાસે ઊમાં રાખવામાં આવે છે; આ કારણ સારૂ કે તેનાં લાયક કામ સારૂ એક માણુસનું શરીર મહેનત કરે તે બદલાની ખાહેશથી કરે છે. (૧૦) અને આ પણ કે જે માણુશનું

૧. સ્પૂગીહું, કાર્ સ્પૂપ્તન્, "છુપાવવું."

મેહાંડું 'તથા તેનાં હિથિયારા પ્રમાશિક કામ સાર છે, તે પછી વાહુમન્તા કળજો પિછાશે છે; પછી તેને લીધે મેહાંડું તથા તેનાં હિથિયારા પ્રમાશિક કામ સાર રાખે છે તે તેવા થાય છે તેવી જ્યારે અશા લોકાના ખચાવ તથા મદદથી, અને પાપી લોકાની હાર તથા મારથી દુનિયાના સુધારા થાય છે; અને આ પશુ એમ છે, જ્યારે બલાઈ તથા ખુરાઈ સમજવાથી સારાં લોકાના દોરતને, અને પાપી લોકાના દુશ્મનને, અને સારાં લોકાની દોસ્તીને તથા ખુરાઈની દુશ્મનીને ઉત્તેજન મળે છે; અને વાહુમન્ના ધરાવવાથી બલાઈ તથા ખુરાઈની સમજશ પડે છે, અને જે વાહુમન્ના કખજો ધરાવે છે તે વળી વાહુમન્ને તમુશ કરનાર થાય છે.

- (૧૧) અતે આ પણ કે જે કાઈ યજ઼ ફાના સંખંધની ચીજો વિષે હુકમ આપે છે તે પાતાનું ત્રાન તથા શિક્ષણ પણ આગળ વધારે છે; અને આ કારણ સારૂ કે સારાં લાકા તરક કાઈની કરજ માટે એ હુકમ જરૂરના હાવાથી, વળી તેનાં તાનાના તથા શિક્ષણના તે કરજ તથા તેનાં લાયક મદદગારપણુંના કરજ્યાત હુકમથી વધારા થાય છે. (૧૨) આ પણુ કે જે સારાં લાકાને શીખવે છે, ત્યારે તે સાર્ફ કામ જે વળી દીન ભાગુવાથી જ઼ રશુશ્ત્રને મદદ થાય છે, તે તેનું પાતાનું થાય છે; અને આ કારણ સાર્ફ કે જેઓ દુનિયાના કરશાર્ગદ ખરેખર કરશે તેઓ માટે જ઼ રશુશ્ત્રની દીનના ભાગુતર તથા તે સાથના સંખંધ તેજ દીન સાથે રાખતા બલા શીક્ષ કાનાં શિક્ષણુથી દીનના ભાગુતરથી જ઼ રશુશ્ત્રને મદદ મળે છે તે તેનું પાતાનું ભાકું કામ થાય છે.
- (૧૩) આ પણ કે જે યજદાની તથા અશા લોકાની વખાષ્યુ કરે તેને જે કાઇ કાંઈ આપે છે તેને વળા તે અશાહતા શખ્દ બાલે ર તેથી પેલી દુનિયામાં સારી જગા મળે છે. (૧૪) આ પણ કે જેઓ આખાદી કરે તેઓ તે જે શાખવે છે તે દુનિયામાંથી દીનમાંનું નુકસાન જે તેની નાકાબેલીઅતથી <sup>3</sup> થાય છે તે બહાર કાઢવામાં આવે છે, અને આ કારણુ સાર કે તે દીનમાંનું શિક્ષણુ તથા હુજરને લીધે તેનાથી થતા કાયદા દુનિયામાં વધે છે. (૧૫) આ પણુ કે જે સુખને માટે પાદશાહી તરફ જે અશા દાય તેને જે આગળ લાવે છે તેનાથી ત્યારે સવધી વધુ મદદ આપવામાં આવે છે; અને આ કારણુ માટે કે સવધી વધુ સુખની આશા મેળવવાની જગા સાથે તેનાથી વધુ જોડાયલી છે.
- (૧૬) આ પણ કે, શ્રેષ્ટ શાહાના શાહની નાેકરીમાં જે પાતાને આપી દે છે તે સુંદર રહેડાણના <sup>૪</sup> રસ્તો, તથા મદદની ખુશાલી, તથા અહુરમજ઼દની પાદશાહીની ભેટ પાતાનાં લાેકાને દેખાડે છે; અને આ કારણ માટે કે દાદાર તરફનાં સુખનું અસલ કારણું આદમજાતની દાદાર તરફની તેઓની નાેકરીથી તથા તેને લાેધની લાયકાત છે; અને તેથી જેવા રીતે સારૂં રાજ કરનાર પાદશાહ દુન્યવી હયાતિમાં આપનાર છે, તથા પ્રાણીઓનાે એક અશા મુખા તથા સરદાર જેઓ પાતાને તેની, નાેકરીમાં બરાબર

પન્યસ્તુ હા ૨૯ મા, કુ. ૭, લીં - ૩.

યર્સ્ન હા ૨૯ મા, કૃ. ૮, લીં . ૩.

૭. યસ્ત હા રહ મા, કૃ. ૯, **લો**. ર

યસ્ત હા રહ મા, કૃ. ૧૦, લી. ર.

આપી દે છે, તેવીજ રીતે પછી તે પણ આપનાર તરફ ચાહ ધરાવે છે, અને "એ સિવાય હું શીખવું છું કે લાયકાતના સદ્યુણની શરૂઆત, જે દાદારે પાતાની સાથે જોડેલી છે તે ઉપર દર્શાવેલા રસ્તા છે, અને તેનાથી મળતા બીજા સદ્યુણા તેનાં પાતાનાં લાકાને વળી દેખાડેલા છે. "

(૧૭) અશાર્ધ સર્વોત્તમ ન્યામત છે.

## બાબ પ૧માે, બગ નસ્ક્. •

(૧) છઠ્ઠી કર્ગદં, અદ્-તા-વખ્રયા, આ વિષે છે કે એક એર્વદની સરદારીનાં માનને જે ડાલો ટેકા આપનાર વે દ્વાય તેનાથી દીનની બજાવણી માટે ઇચ્છેલી એર્વદની શાળા ખીલે છે; આ કારેલુ માટે કે જેનાં સાધતા હાજતમંદ લાકાને ભેટ આપવા સાર છે તે શખ્સની ખાસીયત, આતુરતાથી બીજાં ઓને દીનનું શ્વિક્ષણ આપવા માટે વાપરતાં કરે છે. (૨) અને આ પણ કે જેની ટેવા પ્રમાણીક છે તેનાથી અહ્રમજદની વખાણ થાય છે તથા શીખવાય છે; વળા આ કારેલુ માટે જે કાંઈ ક્રાયદા તથા ખુશાલી સદચાલી થાય છે તે પણ જેઓની ટેવ સદચાણી હાય તેઓ વખાણે છે; જે તે ટેવાના પેદા કરનાર છે, જે પાતે અહ્રમજદ છે. (૩) અને આ પણ કે જે પ્રમાણીક શબ્દા બાલે છે તેનાથી વળા વાહૂમનની કિયા કરવાનું શીખવવામાં આવે છે; આ કારેલુ માટે પણ કે સદચાયુની સારી ખાસીયત તથા લાયકાતને લીધે બલાં લાકા તેની કોંમત કરે છે અને પ્રમાણીક શબ્દા બાલે છે, કેમ કે સદચાયુને બાલવું એ વાહૂમનની કિયા છે. (૪) આ પણ કે જેના રસ્તા સદયાયુને છે, તે જે કિયા કરે તે તેની ન્મહારી થાય છે; અને આ પણ કે જેના રસ્તા સદયાયુને છે, તે જે કિયા કરે તે તેની ન્મહારી શાય છે; અને આ કારેલુ માટે કે ચજદા ઘણાખરા પવિત્ર સ્વભાવ તથા પ્રમાણીક શાય છે; અને આ કારેલુ માટે કે ચજદા ઘણાખરા પવિત્ર સ્વભાવ તથા પ્રમાણીક રીતાવાળાં લાકાની કિયામાં આવે છે અને તે કહ્યલ કરે છે.

(૫) આ પણ કે જેઓ ભલાં કામાતા ફિલાવા કરે તેઓ માટે જે ભલાઇતા કરતાર છે તે દીનનાં શિક્ષણના ખીલવનાર <sup>3</sup> થાય છે; અતે આ કારણ માટે કે જેઓ બલાં કામાતા ફિલાવા કરે તેઓને કાયદા કરવાથી બલાં કામાતા વધારા થાય છે; અતે સવામનાં કામાતા વધારાથી, યજદાની ખાહેશનું આગળ વધવું યજદાની ખાહેશના આગળ વધવાથી બલી દીનનું વધુ આગળ વધવું, અતે બલી દીનનાં વધુ આગળ વધવાથી દુનિયામાં બલી દીનનાં શિક્ષણના વધારા થાય છે. (૬) આ પણ કે જે પ્રમાણીકપણાંથી સત્તા રાખે છે તેનાથી આદમજાતને બલાં કામાના ચુકાદાઓ જુદાં પાડતાં શીખવાય છે; અને આ કારણ માટે કે એક માણસ જે પ્રમાણીકપણાંથી સત્તાતા રોખે છે તેનારા પાદશાહ થાય છે, અને આદમજાત એવી પાદશાહીતા રવબાવ, અતે ટેવ, તથા રસમા અમલમાં મૂકતાં શીખે છે.

૧. યસ્ત હા ૩૦મા, ક. ૧.

ર યસન હા ૩૦મા, કૃ. ૧, લીં ૩.

<sup>3.</sup> અજિ હાના કૃ ર, લીં ૧.

<sup>8.</sup> ચ્મેજ **હા**મા કૃત્ર, લીં ર

- (૭) અને આ પણ કે જે કાઈ પાતાનાં હાજતમ દાને તેઓની હાજત પુરી પાંડે છે તે પાતાનાં શરીરને જ્રયુશ્ત્રને અપંણ કરે છે; અને આ કારણ સાર કે પાતાનાં હાજતમ દાની હાજત પુરી પાડવી એ ખરી સખાવત, અને જ્રયુશ્ત્રની દીનના ઢુંક સાર મેળવવા બરાબર છે, અને જે તેથી અમીરી મેળવે છે તે પછી જ્રયુશ્ત્રની દીન પહેરે છે; અને જે કાઈએ જ્રયુશ્ત્રની દીન પહેરી છે તેણે પાતાને જ્રયુશ્ત્રની અપંણ કર્યો છે. (૮) આ પણ કે જે કાઈ જે સરદારી ર માટે લાયક હાય તેને સરદારી આપે છે તે વળી તેનામાં દીનનાં ડહાપણને ખીલવે છે; આ કારણ માટે કે વળી લાયક લાકાન ડહાપણ જેનાથી તેઓ સરદારી મેળવે છે, તે, જ્યારે સરદારી તેઓ પાસે આવે છે, ત્યારે, તે ફરજમાં સમાયલી ક્રીર્તિથી વધુ ખીલે છે.
- (૯) આ પણ કે જે કાઇ ખે રસ્તાઓ જે સારા તથા ખરાબ છે તેમાંથી વધુ સારા રસ્તા પસંદ કરે છે તેને કાયદા કરનારાઓની આતશ તથા લાઢાંની કસાઢી તેમ કરવામાં મદદ કરે છે; અને આ કારણ સારૂ કે તે ડહાપણની આંખથી ચુંટણી કરે છે, જે સારા હેતુના રસ્તા છે, અને કાયદા કરનારાઓ, ખે સારા ચુકાદા કરનારાઓ, આતશ તથા લાઢાંથી નિર્દોષપણું તથા ચુનાહગારી ચુકવનારા તથા જાહેર કરનારા છે; અને જયારે કસાઢીનું કામ ખીજી જાતનું હાય ત્યારે પણ આતશ તથા ધાતુ બંગે જુદા પાડવામાં જોડાયલાં છે, અને તેઓનું જોર એકમેક સાથ સંબંધ ધરાવે છે. (૧૦) આ પણ કે જે કાઈ યજદાને કાયદા થાય એવી ચીજ કરે તેને જે વિચાર, શબ્દ, તથા કામમાં ડાહા હાય તેઓને બરાબર ચુંટી કાઢવાનું જોર મળે છે, અને આ કારણથી કે યજદાને કાયદા માટેની ચીજો કીધાથી દુનિયામાં ખુદાની પાદશાહી થાય છે, દુનિયામાં ખુદાની પાદશાહીથી, દુનિયામાં આ જેદગીને ભયથી છુડાપણું મળે છે; અને દુનિયામાં આ જેદગીને ભયથી છુડાપણું મળે છે; અને દુનિયામાં આ જેદગીને ભયથી છુડાપણું મળે છે જે વિચાર, શબ્દ, તથા કામના સંબંધમાં બરાબર ચુંટણી કરવામાં ડાહ્યો 3 છે.
- (૧૧) આ પણ કે જે કે મા આહુરમજુદની ચીજોના વિચાર કરે છે, તે આહુર-મજુદની હમેશગી અને વળી તેની પાતાની હમેશગીના ખ્યાલના વિચાર કરે છે; વળી આ કારણુ માટે કે આદમજાત વળી તેનાથી મળતાં હમેશનાં સુખની આશા માટે આહુરમજુદની પરસ્તેશ કરે છે; અને જેઓ તેનાથી મળતાં હમેશનાં સુખને લીધે તેના વિચાર કરે છે તેઓ પાતે એમ ધારે છે કે સુખ જે હમેશનું છે તે તેને લીધે અમર છે; એટલે કે તે અમર ચીજ તેની પાતાની અમરતા ગણાય છે. (૧૨) આ પણ કે જે કાઇ એક માણસને દેવાને માન આપવાથી દૂર રાખે છે તે તેને દુનિયાને ભિમાર

૧. આ રાખ્દા માટે જાુ-ખા વેરઝના તાટ જે આ પ્રમાણે છે: ''કૈંાસમાં આપેલા શખ્દા ભ્યારે અસલ લખાંહાનાં પાર્નામ્પા સીવવામાં આવ્યાં ત્યારે તેમાં દાખલ કરેલા ક્રકાના તરજીમાં છે. લખાહાના અસલ તરજીમા કરનારે મ્પેક ક્રકરા અહીં ભુલયા છે. કી દીધા હતા જે ત્યાર પછી અટકલ ઉપરથા ઉમેરવામાં આવ્યા છે કે કાઈ ખીજી નકલમાંથા લીધા છે તે કહી શકાતું નથી." આ ફ્રકરામ્પા આપહાને DE માં મળે છે.

ર. યસ્ત હા ૩૦મા, કૃ. ૩, લી ર.

૩. યસ્ત હા ૩∞મા, ફ્ર. ૩, લીં **૩**.

ખનાવવાથી જાૃદ્દો કરે <sup>૧</sup> છે; અને આ કારણુ સારૂ કે જે કેાઇ લાેકાને દ્વાને માન આપવાથી દૂર રાખે છે તે દેવાને દુનિયાને પાદશાહી વગરની કરવાથી તથા દુનિયાને બિમાર કરવાથી દૂર કરે છે. (૧૩) આ પણ કે જે કાઇ સખાવત કરશે તે સુરજને સુખ આપશે, અને જે સુરજને સુખ આપશે તે આદમજાતની શારીરીક ખાસીયતને પણ સુખ આપે છે, અને આ કારણુ સારૂ કે સખાવતી લાેકાથી સુરજમા ઝળકાટ તથા કીર્તિ આગળ વધે છે, અને આદમજાતની શારીરીક ખાસીયત જળવાય છે.

(૧૪) આ પણ કે જેની ખાહેશ તેકીની ચીજો વિષે છે, સુતે જે વળી પાતાની સત્તા તેકીશી ર જાળવે છે, તેનાથી ખદલા મેળવવા માટે તેકી પાળવાથી આદમજાત જોડાય છે; અને આ કારણુ સાર કે જેની ખાહેશ તેકીવાલી છે તે દરેક માણુસ સાર સુખ માંગે છે,—તેકીની ખાહેશ માટે આદમજાતની હયાતિ સાર, આદમજાતનાં સુખ માટેની શ્રેષ્ટ ખાહેશ,—અને જે સંપૂર્ણ ખાહેશ ધરાવે છે અને તેને માટે પાતાની શકતી મુજબ ઘણી મહેનત કરે છે તેનાથી કાંઇને પણ તેકીનાં રહેઠાખુમાં પહેલિકાય છે, અને મીનાઇ દુનિયામાંના ખદલાસાથે જોડાય છે; અને જે પાતાની સત્તા તેકીથી જાળવે છે તેનાથી તેનાં રાજ નીચે જે લેકા પાતાની જ દગી પસાર કરે છે તે એતે તેકીમાં રાખવામાં આવે છે, અને તેકીમાં કેળવાય છે, અને સવાબનાં કામા સાથે જોડાય છે, અને મીતાઇ ખદલા મેળવવા પામે છે. (૧૫) આ પણ કે જે કાઇ પાતાનું સુખ યજદા તરફનાં માનથી 3 જાળવે છે તેનાથી લોકો મીનાઇ ખદલા મેળવવા માટે ય દાને ચાહતાં થાય છે; અને આ કારણુ માટે કે યજદા તરફનાં માનથી સુખ જાળવવાને લીધે, તે તેને બલાં લોકોની મદદ તથા ખુશાલી સારૂ જાળવે છે; અને લોકા તેથી તેને મીતાઇ અશાઇના નમુના તરીકે ગણુશ; સવાબનું કામ થાય કે એવા ખદલા મેળવવા માટે તે એકા યજદા તરફ માન ધરાવે છે.

(૧૬) આ પણ કે જે કાઈ હિસાબ કરનાર, તપાસ કરનાર તથા અશા જહજને આશિર્વાદ આપે છે, તથા જે વળી બલાં લોકાને માન આપે છે તેનાથી અશા લોકાના ફાયદાનું શ્વિક્ષણ મળે છે; અને આ કારણ સારૂ કે દુનિયાના ફાયદાની મૂળ ખાસીયતા બે છે,—એક ઈન્સાફને લીધે, અને બીજ છુટાંપણાંને લીધે,—અને જડજોના આશ્વિર્વાદ જે જળવે છે તેના ફાયદા જડજોના ઈન્સાફથી છે; અને બલાં લોકાને જે માન આપે છે તેના ફાયદા બલાં લોકાનાં સ્વતંત્રપણાને લીધે છે, જે દુનિયામાં વધે છે અને જહેર થાય છે, અને અશા લોકા તેને વિષે શીખવે છે.

(૧૭) અશાર્ધ સર્વોત્તમ છુટાપર્ણ છે.

૧. વીજાત, ધા ગજીદન, "કાપવું," "કરડવું."

ર. સરખાવા યસ્ત હા ૩૦ મા, કુ. ૧૦, લીં. ૨٠

૩. જુ-મા યસ્ત હા ૩૦ મા, ફ. ૧૦, લી ૩, જ્યાં મ્મહુરમજદ તૈયા મ્મરાવહિ-શ્તમાંટ ⊌રાારા છે.

૪. યસ્ત હા ૩૦મા, કૃ. ૧૧, લીં ૩.

# Glossary of Select Words contained in Vol. XVIII.

#### 

לי (âzarm), chap., LI., § 1, p. 84, l. 9, n., 'respect', 'אור.' Cf. Pers. 'ניס' 'respect'.

ינים (avar-pich), chap. XLI., § 4, p. 44, l. 9, v., 'coiled up', ' אַ בּשׁבָּע 'to coil,' 'to wreathe', 'to involve'.

ino uncor (aûstôfrid), chap. XIIX., § 4, p. 68, l. 9, n., 'consecrated offerings', 'ઇ'જાયલી ભેટા.' Cf.

Avesta ાજા દિશા

أَدُوى (khvad), chap. XXXVI., § 4, p. 21, l. 6, n., 'perspiration', 'પરસૈવા.' Av. المرابع Pers. خوى 'sweat'.

لا (khrûsagih), chap. XLIII., § 19, p. 52, l. 13, n., 'yelling,' 'yy.' Cf. Av. المناف Sans. 'आय' 'to clamour against', Pers. خروشيدن 'to sell'.

ાજ્ય (khahîd), chap. XLIV., § 7, p. 56, l. l, v., 'devoured', 'ખવાયલા.' Cf. Pers. કડાંડ્રાંડ 'masticated', 'devoured'.

עליטי (hared-th), chap. XL., § 11, p. 40, l. 2, n., 'stupidity', 'સૂપ્લાઇ.' Av. יפניי 'oppression,' 'enmity', 'stupidity'.

ره (garemog), chap. XLIX., § 23, p. 75, l. 2, adj., 'zealous', 'عباليم.' Cf. Av. عدواً والمعالمة 'hot', 'argent', 'zealous'.

マッキ (kadas), chap. XLIX., § 26, p. 76, l. 2, n., 'aqueduct'. 'うらこ' Cf. Av. マック Pers. こう 'a subterranean canal'.

י (kârdihgân), chap. XIIX., § 26, p. 75, l. 13, n., 'agricultural peasants', 'סְּצָּחָ.' Cf. Pers. ל 'agriculture,' 'tillage', and י'a peasant'.

માં માં (kastârîh), chap. XXXV., § 3, p. 16, l. 11, n., 'perversion', 'આડાપણું.' Cf. Pers. 'base', 'perverse.'

ever (tôsht), chap. XXXV., § 17, p. 19, l. 13, adj., 'spading', 'કાડાળીયા ખાડવા જેવું.' Pahl. tôsht 'a spade,' 'a hoe'. (see Pahlavi-Pazand Glossary).

איני (nisang), chap. XLVI., § 7, p. 60, l. 7, adj., 'condensed', 'إِنْ يَكُونْ ' Av. יו and ישושים (padvākhtan), chap.

XXXII., § 12, p. 4, l. 1, v., 'giving an elevated position,' 'פֿבּוֹ מֹצוֹן בּעִוּשׁׁלֵוֹ.' Cf. Pers.

p. 71, l. 1, n., 'commanding power', 'હુકમ આપવાની શક્તિ.'

Cf. Av. कुम, Sans. तुष्, 'to be contented'; or Av. कुम and

ंडिंड, Sans. तुष् 'to be strong';
i.e.', 'influence', 'commanding power'.

iro f (matrishn), chap. XXXVIII., § 15, p. 31, l. 5, n., 'urine', 'પિશાખ.' 'ગંદગા.' Av. ાર્ગનાદ. 'urine', 'filth'.

p. 18, l. 6, n., 'salt', 'નીમક.' Comp. Pahl. mîlâê, 'salt'.

া (yông), chap., L., § 10, p. 81,
1. 9, n., 'mouth' 'ইট্টে' Cf.
Av. তাল, Sans. आस्य, and Av.

ر (lakhmā), chap. XXXV., § 9, p. 18, l. 6, n., 'bread,' `جُواد.' Cf. Arabic مِنْ ' bread'.

ડેજમેં (ahiklinend), chap. XL., § 13, p. 40, 1. 9, v., 'halter', 'કાંસા આપે છે.' Cf. Pers. હાર્જ 'a halter.'

#### ROYAL ASIATIC SOCIETY OF BENGAL LIBRARY

Author

Title Drikard 18.

Call No. 295 D. 586. S.

Date of Issue Issued to Date of Retur

ROYAL ASIANO BOTTON OF BENEARLY CONTROL OF STREET OF STR